
« VOILÀ QUI ME VA! » 

SOCIÉTÉ
DE MARIE

(OM doc 819, §9)

Hier et aujourd’hui, Servir le Christ, 
à la manière de Marie… 

 L’ITINÉRAIRE D’UN FONDATEUR • LIVRET PÈLERINS 2025



« Marie est ce port assuré et toujours ouvert du salut, dans lequel
l’âme agitée par le flot des tribulations retrouve le calme… »

APM 241.42

LES BARBERY

Jean-Claude Colin est né le 7 août 1790 aux
Barbery, un hameau situé à environ 2 km de
Saint-Bonnet-le-Troncy. La maison où il est né
n'existe plus, mais une croix a été érigée en
1936 pour marquer l'emplacement de la
maison.

En 1804, Les Barbery comptaient 60 habitants.
Le registre paroissial nous apprend que le
mariage entre Jacques Colin et Marie Gonnet,
les parents de Jean-Claude, a eu lieu le 26
novembre 1771. Jacques avait 24 ans, Marie
n'avait pas encore 14 ans.

« Marie Gonnet avait trente-deux ans lorsqu'elle
donna naissance à Jean-Claude. Il était le
huitième enfant qu'elle mettait au monde.
Claudine était l'aînée ; à quatorze ans, elle fut
choisie pour être la marraine de Jean-Claude ; 

Jean, âgé de douze ans, devait être le parrain.
D'où le prénom Jean-Claude pour le nouveau-
né. Venaient ensuite Mariette, âgée de dix ans,
Sébastien, huit ans, Jeanne-Marie, six ans, et
Pierre, qui n'avait pas encore quatre ans. Une
septième enfant, baptisée Anne-Marie, était
morte à la naissance, deux ans avant la
naissance de Jean-Claude. La mère devait
donner naissance à Joseph en 1793, avant de
mourir deux ans plus tard. Le foyer comprenait
également le grand-père paternel, âgé de
soixante-dix-sept ans, veuf depuis neuf ans. Il
n'y a aucune raison de penser que la maison
dans laquelle Jean-Claude est né en 1790
était différente des maisons ordinaires de
Saint-Bonnet : des parents travailleurs, des
enfants qui grandissaient normalement. »

(G. Lessard sm : « 7 août 1970, à Saint-Bonnet »,
Forum Novum, décembre 1989, p. 10)

Mardi 11 novembre 2025

S T  B O N N E T  L E
T R O N C Y ,   B A R B E R Y

2



Jean-Claude était donc le deuxième plus
jeune d'une famille de huit enfants survivants.
Ses parents possédaient et cultivaient un
lopin de terre, et pendant l'hiver, ils se
consacraient au tissage pour compléter leurs
revenus. Nous nous souvenons que Jean-
Claude est devenu orphelin à l'âge de quatre
ans, peut-être en raison des rigueurs subies
par ses parents pour avoir hébergé des
prêtres qui refusaient de soutenir la
Constitution révolutionnaire. Sa mère et son
père sont morts à vingt jours d'intervalle.
Jean-Claude fut confié à la garde de son
oncle paternel, Sébastien, et d'une
gouvernante, Marie Echallier. À l'âge de 10 ans,
Jean-Claude vivait dans la ville de Saint-
Bonnet, et y commença sa scolarité sous la
garde de la bienveillante sœur Marthe.

Les environs des Barbery auront une influence
déterminante sur Jean-Claude. Au-dessus de
la maison se trouve la colline du Crest, où il
aimait se promener. On peut facilement
supposer que cette campagne a contribué à
développer son profond désir d'être « seul
avec Dieu seul ».

« Le père Colin confiait un jour que, lorsqu'il
était très jeune, avant de commencer ses
études classiques, il avait un désir ardent de se
retirer seul dans une forêt, pour vivre loin de ce
monde. Comme il ne pouvait pas le faire, il entra
au petit séminaire de Saint-Jodard » (OM III,
doc 819:7)

L'oncle de Jean-Claude était célibataire, et les
enfants sont venus vivre dans sa maison à
Saint-Bonnet. Il s'agit d'une grande maison
carrée située à droite de l'église. Jusqu'à
récemment, cette maison servait de
presbytère, mais à l'époque de Jean-Claude,
le presbytère était la maison située juste en
face de la porte de l'église.

Étant célibataire, Sébastien Colin employait
une gouvernante pour s'occuper des tâches
ménagères. Cette dernière était une femme
profondément religieuse, mais qui semblait
souffrir de tensions et devenait irritable
chaque fois qu'elle allait se confesser. Tout
cela semble avoir contribué à créer chez
Jean-Claude une scrupulosité qui lui causait
beaucoup de problèmes, ainsi qu'un profond
désir de se cacher dans les bois et de devenir

ermite. En même temps, cette expérience
allait le rendre, plus tard dans sa vie, sensible
et miséricordieux envers les âmes
tourmentées.

SAINT BONNET-LE-TRONCY

En 1790, Saint Bonnet-le-Troncy comptait 1
125 habitants. Aujourd'hui, la population est
d'environ 600 habitants. L'église, où tous les
Colin sauf Auguste-Frédéric ont été baptisés,
date du XVIe siècle. Elle a été reconstruite au
même endroit en 1821, et le clocher a été
ajouté en 1826. Lorsque le cahier de
doléances fut rédigé pour les États généraux
en 1789, plus de la moitié de la paroisse était
répertoriée comme « appartenant à la
noblesse et aux privilégiés ». Le document ne
montrait guère de sympathie pour les
possessions du clergé, et son ressentiment
s'est exprimé dans les luttes religieuses de la
période révolutionnaire.

L'état spirituel de la paroisse a ainsi été
résumé par le curé dans une réponse au
cardinal Fesch : « Tous les habitants sont
catholiques. La plupart d'entre eux
fréquentent les sacrements. Ils sont plus ou
moins fervents dans leur assiduité aux offices.
Le catéchisme est dispensé assez souvent... Il
n'y a pas d'école à proprement parler. Une
bonne demoiselle fait de son mieux pour
enseigner aux jeunes... La plupart des
paroissiens ont quelques connaissances. »

3



À l'automne 1804, Jean-Claude quitta Saint-
Bonnet pour entrer au petit séminaire de
Saint-Jodard. Il n'y revenait que pour les
vacances et lorsqu'il tomba gravement malade
en avril 1809. C'est à cette occasion qu'il fut
choqué de découvrir la cupidité de sa famille.
Alors qu'il semblait être sur son lit de mort et
que sa famille pensait qu'il allait bientôt mourir,
il fut horrifié d'entendre ses proches ne parler
que de son testament et de ce qu'ils allaient
recevoir à sa mort. « Chacun ne pensait qu'à
ses propres intérêts. » Le médecin lui prescrivit
un médicament qui, espérait-il, le guérirait.
Quelqu'un qui avait un intérêt personnel dans
les biens de Jean-Claude tenta de le
dissuader de prendre le médicament, lui disant
qu'il était empoisonné. Seules les larmes de
son frère le firent changer d'avis et prendre le
médicament. Il se rétablit alors. (Cf OM2, 508)
Cet épisode explique peut-être en partie
l'attitude ultérieure de Jean-Claude envers sa
famille : « la famille ? Je ne pense jamais à eux.
Je ne sais même pas si j'en ai. »

Colin est certainement retourné à Saint-
Bonnet après son ordination, vers 1819, mais
ses visites furent ensuite rares. Pendant le
Carême 1843, le père Maîtrepierre et le père
Poupinel prêchèrent une mission et
séjournèrent dans la maison de Jean Colin, le
grand-père du fondateur. Pierre Colin retourna
également à Saint-Bonnet le lundi de Pâques
de la même année.

Ici, à Saint-Bonnet, nous sommes en contact
avec certaines des expériences les plus
formatrices de la personnalité de Jean-Claude
et de sa spiritualité ultérieure. En particulier, le
choc de la perte de ses deux parents pendant
la Révolution et l'expérience de la cupidité de
sa famille ont eu des effets durables sur lui.
Coste écrit :

Et si nous nous demandons comment un tel
garçon pouvait-il voir le monde ? Que pouvait
être le monde pour un garçon comme lui ?
Nous pouvons dire que le monde est quelque
chose qui est contre nous. Le monde a tué le
bon roi chrétien. Il a tué Dieu qui n'est plus
dans l'Église. Le Dieu qui a été caché. Il a tué
mes parents. Il m'a tout pris.

Ajoutons à cela son tempérament et son
amour de la solitude, qui expliquent la timidité
et l'introversion de Jean-Claude Colin. Les
vraies valeurs pour lui seront celles que
personne ne pourra lui enlever. Personne ne
lui enlèvera ce qu'il a en lui, ce sens profond
de ce que nous appelons « la vie intérieure »
dans le meilleur sens du terme.

Le père Mayet a écrit : « À première vue,
(Jean-Claude Colin) semblait être l'un de ces
bons petits prêtres de campagne, très simple,
très réservé, ne sachant pas où se replier pour
occuper moins de place, et en même temps,
débordant de bonté. Je dois ajouter,
cependant, qu'on sentait qu'il était un saint, et
dès que je lui ai parlé pour la première fois, j'ai
eu ce sentiment profond dans mon cœur : «
C'est l'homme que tu cherches ».

INTENTION DE PRIÈRE
Nous prions pour avoir la grâce d'accepter nos
origines – tant personnelles que de la
congrégation – telles qu'elles sont ; et de les
voir comme des « grâces fondatrices » du
projet mariste, tant dans le passé que pour
l'avenir. Nous prions pour un esprit de
confiance dans le plan de Dieu qui accomplit
de grandes choses à travers d'humbles
instruments, dont nous faisons partie.

4



Claude Colin here in Les Barbery is that his still young mother Marie, who married when she was only13
years old, passed away when Jean Claude was not yet 5 years old. It was said that before she died she
asked her children to take the Virgin Mary as their Mother. For the young Jean this relationship with
Mary was very real, personal and intimate, and led to an extraordinary future. 
Un premier point à noter, dès son enfance et ses premières années, est l'émergence de la dimension
mariale profonde de sa vie : une dimension dévotionnelle, profondément ressentie et vécue, qui s'est
ensuite élargie de diverses manières originales pour devenir un élément essentiel du fondement même
de sa vie et de sa mission, façonnant finalement une spiritualité évangélisatrice dont l'impact, profond
mais caché, sur l'Église allait se faire sentir encore aujourd'hui en de nombreux lieux, notamment en
Océanie.   À tel point que le document issu du  Synode sur l'Océanie,  de novembre et décembre 1998,  
« L'Église en Océanie », consacre une section entière à la dimension mariale particulière des peuples
d'Océanie. En contemplant aujourd'hui ces champs verdoyants et ces collines si reculées, nous ne
pouvons que nous émerveiller devant la décision mystérieuse de Dieu, dans l'éternité, choisissant ses
serviteurs. 
Un deuxième point qui a profondément marqué la mission de Colin était son amour de la solitude,
celui d'être avec Dieu, errant souvent derrière la montagne du Crest, dans les bois. Jean-Claude était un
garçon timide, de petite taille et bafouillant. Néanmoins, il prêchait aux arbres et parfois à d'autres enfants.
Au cours de ces années, grâce à ces heures de solitude avec Dieu, à la lecture, etc., sa vie spirituelle et le
mouvement de l'Esprit s'approfondirent. Cela lui donna une grande sensibilité au Seigneur et au sens du
péché, allant jusqu'au scrupule. Pouvons-nous y voir les racines de la personne prophétique qu'il est
devenu ? Tant de saints (par exemple François d'Assise, Catherine de Sienne et, plus près de chez nous,
saint Jean-Marie Vianney) ont passé de longues heures en solitude au début de leur vocation
prophétique pour plonger leur âme profondément en Dieu. Est-ce trop pour nous de considérer le jeune
Colin sous cet angle? Ses expériences familiales difficiles, son introversion et sa « goûter Dieu »
[expression qu'il affectionnait tout au long de sa vie] l'ont conduit à développer une vie intérieure forte et
à être imprégné de valeurs évangéliques profondes. Comme le note Craig Larkin : « Les vraies valeurs
pour lui seront celles que personne ne pourra lui enlever. Personne ne pourra lui enlever ce qui est
intérieur, ce qu'il a développé.» Sa mission se développait, même à son insu, dès son plus jeune âge, alors
qu'il apprenait à être en harmonie avec le Seigneur et ce qu'il voulait qu'il chante au monde. Souvent, les
grandes missions se construisent dans le silence, face à face avec Dieu (comme le souligne Hans Urs von
Balthasar). Il nous chante un air venu des profondeurs de Dieu en lui, un chant d'invitation à connaître et
à servir le Dieu d'amour, puis à inviter les autres avec douceur à suivre la voie de Marie.
Aujourd'hui, nous pouvons nous demander : qu'est-ce que cela nous apprend sur notre vie spirituelle
et notre vie dans le monde, notamment avec les téléphones portables et les réseaux sociaux qui
peuvent être addictifs et rendre le silence et la solitude encore plus difficiles. Il est significatif que les
Pères Maristes, dans leurs Constitutions de 1872 (n° 37), insistent sur le fait que tous les membres de la
Société doivent scruter assidûment les mouvements intérieurs de leur cœur afin de les guider
correctement. Cela va de pair avec une vie de prière et de réflexion. Cependant, dans le monde actuel,
où tant de médias sociaux sollicitent notre attention, et parfois même les exigences de la vie moderne,
nous sommes confrontés à un grand défi, surtout pour les laïcs qui ont souvent tant de responsabilités.
Trouver un peu de silence et un espace de réflexion est trop souvent difficile – mais Colin nous a laissé
un idéal vers lequel nous tourner : développer une vie intérieure riche où l'Esprit de Dieu nous parle et
nous aide à accomplir notre mission particulière. Et nous avons tous une mission, laïcs et religieux,
probablement moins spectaculaire que celle de Colin, mais essentielle au plan de salut de Dieu, car
nous sommes tous aimés du même Amour Infini, un amour qui doit être proclamé au monde.

P Larry Duffy sm Les Barbery

Le monde d'aujourd'hui est ambigu. Malgré de nombreux progrès, nombreux
sont ceux qui vivent sans but précis dans la vie et même sans véritable espoir.
Ici, dans cette région rurale, une simple croix marque le lieu de naissance de
Jean-Claude Colin, né le 7 août 1790. Cet homme offre encore aujourd'hui
une véritable espérance au monde. Il présente l'Évangile du Christ de manière
très attrayante. Certes, le monde de son époque était si différent du nôtre : il a
eu une enfance simple et rurale, sans électricité, sans voiture ni train. Mais ce
qui a le plus marqué la vie personnelle de Jean-Claude Colin, ici aux Barbery, 

5



Jean, le frère aîné de Jean-Claude, déménagea la maison des Barbery à Saint-Bonnet-le-Troncy alors
que Jean-Claude avait onze ans. Leur maison, comme vous le voyez, était proche de l'église paroissiale
que le jeune Jean-Claude fréquentait souvent pour prier devant la statue de Marie. Le petit Jean-
Claude vivait avec la famille et bénéficiait d'une bonne formation humaine, côtoyant quotidiennement
les autres membres de la famille et les voisins. Le jeune homme poursuivit cependant une vie spirituelle
plus intense. Il devint un garçon très ascétique et se levait parfois la nuit pour prier ; sa première
confession régulière [il s'était confessé auparavant, alors qu'il était très malade] fut pour lui l'occasion de
montrer sa force de volonté et même son obstination. Le nouveau curé de la paroisse ne lui plaisait pas,
notamment dans sa façon de préparer la confession et la première communion ; il se rendit donc dans
une paroisse voisine pour la préparer, au prix de nombreux efforts. On perçoit ici la force de volonté et la
persévérance qui l'ont porté de 1816 à 1836 à œuvrer pour l'approbation de la Société. Derrière ce travail
acharné pour la faire naître se cachait la conviction profonde que la Société était de Dieu et de
Marie et qu'elle valait la peine de se battre pour elle au prix d'un grand sacrifice personnel. 

Il y a un ou deux ans, alors que j'avais retracé l'histoire du développement de la Société, lors d'un
séminaire sur l'histoire mariste devant un groupe de personnes perspicaces, la première réaction, qui
m'a quelque peu surpris, fut de constater les obstacles considérables que Colin et le premier groupe
avaient à surmonter et la persévérance de Colin envers et contre tout pour mener le projet à terme.
Cette conviction profonde et cette persévérance étaient si présentes chez Colin qu'ils le considéraient
comme très significatif et inspirant. J'ai d'ailleurs souvent été frappé par une phrase de Jean Coste dans
ses conférences sur l'histoire de la Société de Marie, où il évoque la famille des Colin : « Le tempérament
familial semble avoir été marqué par la ténacité et la réserve.» Cela décrit parfaitement le jeune Colin.
Malgré ses diverses maladies et même les interruptions de séminaires qu'il dut interrompre pour se
reposer chez lui, il ne s'est pas laissé décourager par sa volonté, même s'il a longtemps hésité à accepter
le sacerdoce. Sa réserve personnelle, qui s'est manifestée tout au long de sa vie, était sans conteste
assortie de cette ténacité, et de cette persévérance, tant familiales que personnelles, qui ont fortement
marqué son engagement à faire naître la Société et à lui assurer le caractère divinement inspiré qu'elle
devait avoir. Ces qualités familiales et la formation de son caractère en elles l'ont soutenu. Cela renforce
notre propre ténacité, qui nourrit notre vie spirituelle et dynamise la croissance des branches maristes
aujourd'hui et les différents projets que nous menons. Colin a une fois de plus un message et un défi à
nous lancer.

Comme vous le savez, Colin nourrissait une profonde aversion pour la cupidité et l'amour de l'argent. On
peut remonter cette origine à saint Bonne-le-Troncy à des expériences de jeunesse. Né dans une
famille catholique fervente, où la foi et l'aide à l'Église étaient plus importantes que la possession de
biens matériels, il a acquis une compréhension des valeurs spirituelles dans ce domaine. Sa famille a
perdu des biens à cause de sa fidélité à l'Église et de cachant des prêtres. Plus tard, il a lui-même noté,
dans sa jeunesse, que lorsqu'il est tombé gravement malade à 18 ans, alors qu'il semblait sur le point de
mourir, son chevet était entouré de parents avides d'argent, discutant de testament, de notaires, etc. Il a
même affirmé qu'un proche, intéressé par son héritage, avait tenté de le dissuader de prendre des
médicaments, prétextant qu'ils étaient empoisonnés. Plus tard, alors qu'il était prêtre, il a constaté chez
certains membres du clergé une avidité qui le dégoûtait. Cela a profondément 
influencé son enseignement ultérieur aux Pères Maristes sur les attitudes et les 
coutumes à adopter, ainsi que leurs Constitutions. Il est intéressant de noter 
qu'à notre époque, où le matérialisme est omniprésent et où la cupidité est 
souvent passée sous silence, son enseignement et sa pratique sont une 
leçon pour le monde, l'Église et chacun de nous. La Société de Marie 
ferait bien d'y prêter une grande attention. Nous rappelons les 
Constitutions de 1872 : « S'ils perdaient l'esprit de pauvreté, Jésus et 
Marie ne reconnaîtraient plus cette congrégation comme la leur. » Toujours 
d'actualité ! Également en 2025 pour nous tous, sous différentes formes !

P Larry Duffy sm St Bonnet-le-Troncy

6



« Nous consacrons sans appel nous-mêmes 
et tous nos biens à la société de la sainte Vierge. »

(Texte de la Promesse OM 50)

Depuis 1170, il existe à Fourvière un sanctuaire
dédié à Notre-Dame. L'intérieur de la chapelle,
restauré en 1751, n'a pas beaucoup changé
depuis lors. Fourvière a toujours été un lieu de
pèlerinage très fréquenté, comme en
témoignent les plaques qui ornent les murs de
la chapelle.  La basilique située sur la colline a
été consacrée en 1896, en accomplissement
d'un vœu fait par la ville de Lyon et en action
de grâce à Notre-Dame pour avoir protégé la
ville des ravages de la guerre franco-
prussienne de 1870.

Le 23 juillet 1816, les douze aspirants prêtres et
séminaristes maristes ont gravi la colline
jusqu'au sanctuaire de Notre-Dame de
Fourvière. Ils ont placé leur promesse de
fonder la Société de Marie sous le corporal
pendant que Jean-Claude Courveille célébrait
la messe. Après la communion qu'ils ont tous
reçue des mains du P. Courveille, ils ont  lu
leur  déclaration  promettant  de se  consacrer   

eux-mêmes et tout ce qu'ils avaient à la
fondation de la Société de Marie. À gauche du
chœur se trouve une plaque commémorant
cet événement, et de l'autre côté, une plaque
commémorant les Frères Maristes.

Au cours des années suivantes, de nombreux
Maristes se rendirent au sanctuaire. Le 29 août
1833, une messe y fut célébrée avant le départ
des Pères Colin, Chanel et Bourdin pour
Rome. En octobre 1836, avant le départ des
premiers missionnaires pour l'Océanie, Mgr
Pompallier fit dire une neuvaine de messes ici,
et le dernier jour, le père Chanel accrocha un
cœur contenant les noms des missionnaires
autour du cou de l'enfant Jésus, donnant
naissance à la légende selon laquelle Marie
aurait donné son manteau au futur martyr.
Parmi les ex-voto, on trouve des « tableaux »
rappelant des moments de l'histoire des
missions océaniennes.

Mercredi 12 novembre 2025
FOURV I È R E

7



Depuis lors, de nombreuses célébrations
maristes ont eu lieu soit dans cette chapelle,
soit dans la basilique. La première fois que les
quatre branches de la famille mariste ont
célébré ensemble ici, c'était à l'occasion du
150e anniversaire de la promesse de
Fourvière, le 24 juillet 1966. Ainsi, dans ce lieu
où les premiers Maristes ont répondu à la
demande de Notre-Dame en promettant de
faire ce qu'elle désirait, il peut être utile de
réfléchir et de méditer sur une pensée de
Gaston Lessard...

Lorsque Jean-Claude Colin entendit
Courveille parler de son projet, il mordit
immédiatement à l'hameçon. Depuis son
enfance, il cherchait un moyen d'être seul
avec Dieu. Le séminaire l'attirait et le
satisfaisait, mais seulement en partie. La vie au
séminaire menait à la prêtrise (diocésaine) et
cela le ramènerait inévitablement dans le
monde, dans la vie paroissiale trépidante,
limitant ainsi sa capacité à être seul avec Dieu.
Mais maintenant, dans le projet de Courveille,
il voyait une solution : un moyen d'être
tranquille et caché, même au milieu d'une
grande activité. « Dès que M. Courveille a fait
connaître le projet de la Société de Marie, je
me suis dit : « Cela te convient » et je les ai
rejoints. »

Lorsque Courveille parlait du projet mariste au
grand séminaire, il le présentait toujours
comme quelque chose que Marie lui avait dit
vouloir. Et Colin nous dit très clairement que
les paroles de Marie « J'ai été le soutien de
l'Église naissante, et je le serai encore à la fin
des temps » (qui sont probablement un
résumé de l'expérience du Puy) ont inspiré et
guidé la naissance de la Société (ES 152). Le
moment de Fourvière a scellé sa décision de
travailler à ce projet.

Le moment de Fourvière, le 23 juillet 1816,
découle directement de cette conviction que
le projet mariste était fait pour lui. Désormais,
toute son énergie allait être consacrée à la
réalisation de ce projet. C'est cette décision
qui allait unifier sa vie à partir de ce moment-là.

Mais ce qui donna au père Colin la force de
mener à bien cette décision, ce n'était pas
simplement  le fait qu'elle correspondait à  ses
souhaits  personnels.   C'était  beaucoup  plus 

profond que cela. Cela découlait de sa
conviction que Marie avait dit ce qu'elle
désirait, et qu'elle voulait que lui, parmi
d'autres, réalise ce projet.

La Promesse de Fourvière est devenue un
symbole puissant pour Colin, car elle
représentait pour lui deux réalités : d’abord,
que le projet mariste correspondait à ses
désirs les plus profonds ; et ensuite, qu'il ne
deviendrait réalité que s'il le réalisait. Le projet
mariste n'était pas quelque chose «
d'extérieur » à lui, auquel il adhérait. C'était
une force motrice intérieure qui l'inspirait.

Pour les Maristes d'aujourd'hui, il en va de
même. Fourvière représente non seulement
un engagement à accomplir l'œuvre de Marie,
mais aussi l'engagement à faire « l'œuvre de
Marie » (c'est-à-dire la Société de Marie dans
toutes ses branches).

LES HOMMES DE FOURVIÈRE
Les séminaristes qui gravissaient la colline de
Fourvière étaient portés par un rêve. Ils
avaient en eux la conviction que Marie voulait
quelque chose. Elle voulait faire de l’Eglise le
règne de la miséricorde. Dans la providence
de Dieu, elle devait être l’instrument qui
renouvellerait l’Eglise en un peuple de
serviteurs et de pèlerins. Elle devait lui
apporter une sensibilité et une compassion
nouvelles, qui verraient dans le scepticisme de
l’époque un désir d’authenticité, une volonté
d’ôter tous les masques et de balayer toutes
les illusions. Une Eglise qui se montrerait
accueillante aux non-croyants et qui
reconnaîtrait dans leur incroyance une pierre
d’attente pour une foi plus profonde.
Les séminaristes de Fourvière étaient
enflammés par une intuition. C’étaient des
novateurs et des prophètes. Ils voulaient faire
du neuf. Par égard pour leur projet ils voulaient
renoncer à tout désir de pouvoir personnel,
d’honneurs et de richesses. Ils n’avaient pas
encore reçu l’invitation à aller en Océanie, la
question ne leur avait pas encore été posée
mais déjà on pouvait prévoir que leur réponse
serait « oui ». C’étaient des hommes
disponibles. C’étaient des hommes pleins de
feu. Les hommes de Fourvière. ( John Jago -
Marie Mère de notre espérance - 1986)

8



PROMESSE DE FOURVIÈRE
Tout pour une plus grande gloire de Dieu et un 
plus grand honneur de Marie, mère du Seigneur Jésus.

Nous soussignés, désireux de contribuer à une plus grande gloire de Dieu 
et à un plus grand honneur de Marie, mère du Seigneur Jésus, 
affirmons et manifestons notre intention sincère et notre ferme volonté 
de nous consacrer, dès qu’il sera possible, 
à former la très pieuse congrégation des Mari-istes. 

C’est pourquoi, par notre geste et par notre signature et autant que nous le pouvons, nous
consacrons sans appel, nous-mêmes et tous nos biens à la société de la sainte Vierge. 
Ce que nous faisons, non en enfants ni à la légère, non dans quelque but humain 
ou par espoir de gain temporel, mais avec sérieux, maturité, après avoir pris conseil 
et tout pesé devant Dieu, uniquement en vue d’une plus grande gloire de Dieu 
et d’un plus grand honneur de Marie, mère du Seigneur Jésus. 

Nous nous offrons à toutes les peines, travaux, embarras, et, s’il le faut un jour, 
aux tortures,  car nous pouvons tout en celui qui nous rend forts, le Christ Jésus. 
C’est à lui que par là même, nous promettons fidélité, 
au sein de notre sainte Mère Eglise catholique romaine, 
nous attachant de toutes nos forces à son chef suprême, le pontife romain, 
ainsi qu’au révérendissime évêque notre ordinaire ainsi qu’au très révérend évêque, 
de manière à être de bons serviteurs du Christ Jésus, nourris des paroles de la foi 
et de la bonne doctrine à laquelle nous avons eu accès par sa grâce. 

Confiants que nous sommes que sous le règne de notre roi très chrétien, 
ami de la paix et de la religion, cette excellente institution viendra prochainement au jour,
nous nous engageons solennellement nous - mêmes et tous nos biens 
à nous dépenser pour le salut des âmes par tous les moyens 
sous le nom très auguste de la Vierge Marie.  et sous ses auspices.
Sauf néanmoins, pour tous, le jugement des supérieurs.
Loué soit la sainte et immaculée conception de la bienheureuse Vierge Marie. 
Amen.

INTENTION DE PRIÈRE
La reconnaissance pour la grâce de notre vocation ; l’action de grâce pour ceux qui nous ont

accompagnés dans notre cheminement mariste et qui ont choisi d'autres voies ; et la prière pour
raviver en nous la ferveur et l'enthousiasme de nos premiers confrères maristes.

9



et l'amour dure ce qu'il dure. Si autrefois on croyait qu'une profession accompagnait toute une vie,
aujourd'hui on invoque une flexibilité absolue, la capacité de changer et de s'adapter sans cesse à un
monde du travail en perpétuelle mutation. L'image de la liquidité sert à illustrer cette nouvelle situation
existentielle. Dans cette société, nous voulons être libres de saisir, à chaque instant, les diverses
opportunités que la vie nous offre. Une promesse nous empêcherait de saisir toutes les opportunités
que le fugace instant peut nous présenter. Pour le chrétien, cependant, le fondement des promesses
est Dieu lui-même. “ Dieu ne réalise pas tous nos désirs, mais toutes ses promesses ”, nous rappelle le
théologien Dietrich Bonhoeffer. Tandis que l'homme éprouve la fragilité, les limites et l'infidélité dans son
existence, Dieu se manifeste à nous par sa fidélité. La condition du péché se heurte à la liberté que Dieu
nous donne, lui qui demeure fidèle à ses promesses malgré toutes nos actions.
Les promesses humaines sont fondées sur l'expérience que nous avons de Dieu. Et l'homme se sent
soutenu dans son existence car il expérimente la fidélité inébranlable de Dieu. Dans l'horizon de Dieu, la
promesse humaine s'ouvre sur l'espérance de l'avenir, toujours don de Dieu. Les promesses humaines ne
peuvent reposer sur nos propres forces et capacités, mais elles peuvent devenir les instruments par
lesquels nous manifestons notre volonté d'accueillir dans notre présent l'avenir que Dieu nous offre. Se
souvenir d'une promesse faite il y a deux cents ans par un petit groupe d'aspirants maristes, c'est
actualiser cette dynamique de foi qui ouvre l'humanité à l'avenir que Dieu nous promet.

DOUZE
Les trois exemplaires subsistants du texte de la Promesse ne portent ni signatures ni liste de signataires.
Le texte original, peut-être conservé par Courveille, a disparu, comme d'autres documents d'origine
mariste. Les trois exemplaires ont été transcrits par Pierre Colin. L'un appartenait au Père Champagnat.
Le second a été retrouvé parmi les rares papiers conservés par le Père Colin. Il est probable que Pierre
Colin ait transcrit le texte de la Promesse à partir d'une source ayant appartenu à son frère Jean-Claude,
mais qui a ensuite été perdue. Nous connaissons aujourd'hui le contenu de la Promesse grâce à une
personne qui n'était pas présente lors de sa prononciation.
Certains témoignages indiquent que douze personnes ont prononcé la Promesse le matin du 23 juillet.
Nous ne connaissons pas tous leurs noms. Pour certains, leur identification demeure hypothétique. Il
appartient à l'historien de rechercher les sources, de retrouver les témoignages et de reconstituer les
faits. D'un point de vue religieux et spirituel, cela reste secondaire. Dans un cas comme celui-ci,
l'historien doit appliquer l'herméneutique du soupçon, s'interrogeant sur les causes profondes de ces
événements. Le nombre douze est trop parfait pour ne pas susciter la suspicion. Ne s'agit-il pas d'une
reconstruction rétrospective ? Un parallèle évident entre les débuts de l'Église et ceux de la Société de
Marie n'a-t-il pas été établi ? N'était-ce pas aussi une manière de connoter symboliquement l'événement
de la Promesse ? Ces questions sont légitimes, mais elles restent sans réponse plausible. Il faut rappeler
que le Summarium des Règles de la Société de Marie, compilé par le Père Colin en 1833, confirme la
présence de douze “ consocii ” pour la Promesse.
C'est précisément là où l'historien se démène, impuissant face au manque de données, qu'il est possible
d'identifier d'autres indices qui nous projettent sur la dimension spirituelle des événements. C'est
précisément en partant de l'incomplétude des données historiques que nous pouvons mettre en lumière
certains éléments. Tout d'abord, aux origines de la Société de Marie, on retrouve un thème récurrent
dans de nombreuses expériences religieuses : le retour aux sources. L'Ecclesia semper reformanda se
tourne constamment et avec dynamisme vers ses origines. L'image des Douze nous transporte
immédiatement aux origines de l'Église, telles que décrites dans les premiers chapitres des Actes des
Apôtres, et vers le cor unum et anima una, idéal pérenne à incarner dans le monde d'aujourd'hui.

Faustino Ferrari sm La Promesse de Fourvière

PROMESSE
Ce n'est pas le moment de parler de promesses. Dans la société
contemporaine, l'horizon se réduit à la satisfaction immédiate des désirs.
Penser à l'avenir n'a plus de sens. Il n'est pas plus vain de lier son existence à
une promesse, un serment ou un vœu. Cela va à l'encontre de notre
conception de la liberté. Être libre s'interprète comme l'absence totale de
contraintes. Le pacte du mariage, par exemple, a été remplacé par la
cohabitation, une union temporaire fondée uniquement sur les sentiments – 

10



Les apôtres étaient réunis au Cénacle autour de Marie. Les premiers aspirants maristes à la Promesse se
rassemblaient dans la chapelle de Fourvière, non seulement au nom de Marie, pour fonder une
congrégation portant son nom, mais surtout – et nous restons ici sur un plan symbolique – en se
rassemblant autour de Marie. Certains d'entre eux nous demeurent inconnus. Au-delà du désir de
connaître leurs noms, l'anonymat nous offre une possibilité de reconnaissance. Qui sont les quatre
inconnus de la Promesse ? Je ne suis pas particulièrement curieux de le savoir. Je pense que chacun de
nous, même aujourd'hui, peut reconnaître et s'identifier à ces premiers aspirants maristes anonymes.
J'aime à penser que chacun de ces quatre hommes sans nom représente, d'une certaine manière, une
part de nous-mêmes – de ceux qui nous suivent depuis deux siècles.
Un événement demeure essentiel tant qu'il continue d'ouvrir la possibilité d'enrichir le sens originel de
nouvelles significations. L'historien ne cachera peut-être pas sa déception de ne pouvoir révéler
l'identité de ces quatre inconnus. Nous, en revanche, pouvons nous réjouir, car à travers eux, il nous est
permis de parcourir, comme en ce lointain 23 juillet, le même chemin qui mène à Fourvière et de
rejoindre les compagnons des premiers maristes.
Quatre d'entre eux ont également participé, de différentes manières, à l'accomplissement de la
Promesse. Jean Claude Colin, Marcelin Champagnat, Etienne Déclas et Etienne Terraillon. Le cinquième,
Jean Claude Courveille, s'est retrouvé en marge du projet, principalement en raison des nombreuses
situations problématiques. Cholleton, l’auteur du texte de la Promesse, ne rejoignit ouvertement le projet
mariste que vingt ans plus tard, en 1836, lorsqu’il put se libérer de ses fonctions diocésaines.
L’enthousiasme et la ferveur des débuts donnèrent lieu à des parcours personnels différents.
Assurément, certains ne se reconnaissaient plus dans le projet qui avait été initié. Nous ignorons les
véritables raisons, les remises en question et les justifications que chacun adopta. Rejoindre ou se retirer
? Rejoindre ou rester pour voir comment les choses évolueraient ? Donner vie au projet ou l’abandonner
? Telles sont les dynamiques de la vie. Des dynamiques qui demeurent liées à cet événement historique
lointain, mais qui font partie intégrante de chacun de nous.

UN PROJET PARTAGÉ
La Promesse se présente à nous non comme un effort individuel, mais comme un effort collectif. Nous,
soussignés… Les verbes employés sont à la première personne du pluriel : nous affirmons, nous
déclarons, nous consacrons, nous nous offrons, nous promettons, nous nous engageons… Chacun a
apposé sa signature au bas du texte. Nous sommes face à une déclaration commune. Pourtant, bien
souvent, ce type de promesses ou de vœux étaient écrits sur des feuilles individuelles, personnalisés et
signés individuellement. Ce n'est pas une mince affaire. Dès ses origines, la Société de Marie s'est
conçue comme un groupe, un tout, un consortium, et non comme la somme d'individus. Recevoir le nom
de Mariste et s'engager à fonder la Société de la Bienheureuse Vierge Marie, c'est devenir membre de la
famille de Marie. Nous sommes un groupe. Il n'y a pas de premier. Nous nous reconnaissons comme
enfants d'une même Mère. S’il est vrai, comme on le souligne souvent de l’extérieur, que l’une des
caractéristiques essentielles de l’expérience mariste réside dans une dimension familiale vécue, les
germes de cet aspect sont déjà présents dans la Promesse.

MARISTES
De nos jours, le nom est devenu une sorte d’étiquette. La société de consommation nous a imposé le
pouvoir du logo. D’un point de vue biblique, le nom est bien plus qu’une simple appellation ou une
étiquette apposée sur une personne. Le nom est intimement lié à celui ou celle qui le porte, il est
indissociable de lui ou d’elle. En un sens, on peut dire que nous sommes aussi notre nom. Il fait partie
intégrante de nous, de manière constitutive. La signification du nom accompagne l’existence de celui ou
celle qui le porte. Parallèlement, le nom transforme la personne. Il influence la formation de notre
personnalité. Nous devenons ce que nous sommes aussi grâce au nom que nous portons – et qui nous a
été donné. Bien que l'histoire nous ait transmis le texte de la Promesse sans les noms
 qui le composent, un nom revient sans cesse – explicitement et sous diverses 
formes – celui de Marie, qui apparaît à cinq reprises. Et dans tout cela, on peut 
discerner une signification symbolique. Les Maristes ne portent pas seulement un 
nom destiné à honorer Marie, mais ils aspirent aussi à s'en imprégner. C'est dans 
le nom de Marie que les premiers aspirants se trouvent. Pourquoi ce nom est-il 
si important pour eux ? La Société de Marie n'est pas, à cette époque, un nom 
propre aux Maristes. Mais ce n'est pas une étiquette. C'est plus qu'un signe 
distinctif ou un rappel. Ce n'est pas non plus un aspect particulier de leur 
dévotion mariale. Ce nom est un sentiment d'appartenance. C'est le sentiment 
de faire partie d'une œuvre – d'une famille – et de s'y reconnaître.

Faustino Ferrari sm La Promesse de Fourvière

11



POUR LA SEULE GLOIRE…
La Promesse contient une sorte d’autodéfense, une dialectique entre jeunesse et maturité.
Il ressort clairement du texte que, dans les mois précédant le 23 juillet, les critiques (et même les
conseils) ne manquaient pas autour du projet mariste. On imagine aisément les commentaires qui ont
fusé de toutes parts. De la part des éducateurs, des professeurs, voire de camarades de séminaire : “ On
verra bien ce qu’il restera de tout cet enthousiasme… Tu es jeune et tu ne connais pas encore les
difficultés de la vie… Quand tu seras plus mûr, tu affronteras la réalité plus sérieusement… ” Tel est
généralement le ton des bons conseils que les générations précédentes prodiguent généreusement à la
jeune génération. Une attitude constante, renouvelée à chaque époque. Et plus l’enthousiasme de la
jeunesse est grand, plus on tente de le freiner, de le dévaloriser. L’accusation selon laquelle la nouvelle
génération manque de valeurs et est incapable de réaliser les rêves qu’elle nourrit est elle aussi
constante à travers les siècles.
Ils prétendent être montés à Fourvière :
(texte français)                                                          (texte latin)
Non pas par enfantillage                                          non pueriliter
ni à la légère                                                               non leviter
non motivé par un quelconque motif humain      non ex aliquo humano fine
ou dans l'espoir d'un gain temporaire                    aut spe temporalis emolumenti

mais plutôt :
(texte français)                                                           (texte latin)
avec sérieux                                                                serio
avec maturité                                                              mature
après s'être conseillés                                               assumpto consilio
après avoir tout pesé devant Dieu                          omnibus coram Deo perpensis
pour la seule plus grande gloire de Dieu               propter solam maiorem Dei gloriam 
et l'honneur de Marie, Mère du Seigneur Jésus   et Mariae Genitricis Domini Jesu honorem

L'analyse de la structure du texte nous permet de mettre en évidence certains aspects. Il existe un
parallélisme évident entre la partie négative et la partie positive, comme nous pouvons le voir en
comparant les passages dans le tableau suivant :
Non pas par enfantillage                                          avec sérieux
ni à la légère                                                               avec maturité
non motivé par un quelconque motif humain      après s'être conseillés
ou dans l'espoir d'un gain temporaire                    après avoir tout pesé devant Dieu

Nous pouvons lire tout cela comme une introduction à ce qui doit être considéré comme unique : “ Pour
la seule plus grande gloire de Dieu et l'honneur de Marie, Mère du Seigneur Jésus ”. Cela nous semble
presque une répétition inutile et redondante, car cela a déjà été proclamé immédiatement après
l'invocation initiale de la Sainte Trinité et répété peu après, comme un refrain. Mais ce triple témoignage
représente le centre, le cœur de toute la Promesse : contribuer à la gloire de Dieu et à l'honneur de
Marie par la constitution d'une congrégation.

QUI A ÉCRIT LA PROMESSE ?
Il n’existe aucun témoignage direct. On peut supposer qu’elle est le fruit d’un
travail collectif. Sans doute, quelqu’un en a rédigé une première version, qui a
ensuite été discutée et complétée d’un commun accord. On peut presque
affirmer avec certitude que l’auteur du texte était Monsieur Cholleton. Il avait
offert sa protection et son soutien au projet mariste dès le début et allait lui-
même devenir mariste par la suite. En effet, lorsque le premier supérieur
général fut élu en 1836, le père Colin s’attendait que Cholleton était élu.

Faustino Ferrari sm La Promesse de Fourvière

12



SOUFFRANCES ET ÉPREUVES
Pour renforcer ce qui a été dit, ils se déclarent prêts à affronter les épreuves les plus diverses et les
souffrances possibles pour mener à bien le projet mariste. Poenis, laboribus et incommodis : il y a une sorte
de crescendo dans cette liste, qui culmine dans le cruciatibus qui suit. Les peines, les tourments, les
éléments nuisibles et pénibles, jusqu'à la possibilité de la torture et du martyre. Faut-il y voir une sorte de
naïveté ? S'agit-il seulement d'une ardeur juvénile ? En réalité, ces personnes, bien que jeunes, ont derrière
elles une expérience tragique. Les années de la Révolution d'abord, puis de l'Empire, ont été marquées par
une série d'événements douloureux et violents. Ceux qui souscrivent à ces mots ne parlent donc pas de
quelque chose de générique et d'abstrait, d'une possibilité lointaine et vague. Il y a une conscience sérieuse
et grave que ce qu'ils ont vécu, dans certains cas même leurs proches ou eux-mêmes dans leur enfance,
pourrait se reproduire dans un avenir proche. Toute signature d'engagement ne peut ignorer les efforts et les
difficultés que cela implique.

FIDÉLITÉ AU PONTIFE ROMAIN
L'Église de France, durant la Révolution et l'Empire, connut une profonde et douloureuse division. Mais
même auparavant, elle était depuis longtemps imprégnée de tendances gallicanes. Le gallicanisme était une
doctrine politico-religieuse qui reconnaissait la primauté d'honneur et de juridiction du pape, tout en prônant
une organisation très autonome pour l'Église catholique de France. Une conception ecclésiologique
différente était donc à l'œuvre. Le gallicanisme s'opposait à l'ultramontanisme : ce terme signifiait “ celui qui
réside au-delà des montagnes ”, c'est-à-dire le pape. Autrement dit, il s'agissait de la doctrine qui proclamait
la primauté du pape sur les Églises nationales. La doctrine du gallicanisme a marqué toute l'histoire politique
et religieuse de la France du XVIIe siècle au concile Vatican I (1870).
Le texte se révèle comme une prise de position claire et précise entre deux visions ecclésiologiques
opposées. Il ne doit pas être interprété comme une simple proposition politique. Dans la Promesse, on trouve
une paraphrase d'un passage de la Première Lettre à Timothée : « En proposant ces choses aux frères, tu
seras un bon ministre du Christ Jésus, nourri des paroles de la foi et de la bonne doctrine que tu as suivie. »
Nous nous trouvons face à un texte qui se révèle plus complexe qu'il n'y paraît au premier abord. En filigrane,
on perçoit les débats qui animent le clergé et le séminaire. Ici, les aspirants maristes optent pour
l'ultramontanisme.

LE SALUT DES ÂMES
La Promesse ne précise pas les objectifs de la nouvelle congrégation pieuse à fonder, si ce n'est pour
indiquer, dans une formule assez générale, le salut des âmes par tous les moyens. Elle ne fait référence à
aucune œuvre spécifique ni à aucun ministère particulier. Pour les Maristes, l'attention portée à la vie
spirituelle de chaque personne doit devenir centrale et fondamentale. Les Maristes doivent concentrer toute
leur attention sur les personnes, et non sur les structures.
Le Père Colin n'a jamais souhaité que la Société de Marie soit caractérisée par des œuvres particulières.
Certes, il y a les missions étrangères et l'apud fideles, l'éducation des jeunes et les sanctuaires… Mais la
Société de Marie devait aussi rester ouverte à d'autres choses, et adopter avec la même prudence certains
ministères spécifiques. On peut dire que le Père Colin est resté, en un sens, toujours fidèle à la généralité
exprimée dans la Promesse.
Par tous les moyens (modis omnibus). Peut-on y voir une exagération de jeunesse ? En accord avec le ton
élevé de l’ensemble de la Promesse ? Il s’agit plutôt de la spécification précise de la manière dont il faut
œuvrer au salut des âmes. Nous savons que le Père Colin a appris ce modis omnibus au fil du temps. On lit
dans Entretiens Spirituels : “ Rome m’a bien servi sous ce rapport ; c’est là que j’ai appris cette maxime : La loi
est faite pour l’homme; si je ne puis le sauver avec la loi, je tâcherai de le sauver sans la loi.” Nous sommes
donc face à l’une de ces graines de la Promesse que les Maristes sont invités à cultiver en tout temps.

UN ACTE DE DÉVOTION ?
D’un point de vue juridique, la Promesse n’a aucune force contraignante ; elle n’est qu’une déclaration
d’intention. On entend parfois dire que la Promesse était un acte de dévotion de jeunes prêtres et
séminaristes qui, lors d'un pèlerinage au sanctuaire de la ville, auraient signé un texte qui, tout bien considéré,
est redondant. Pour d'autres, c'est un texte limité à une période historique précise. Une autre ecclésiologie,
une autre vision du monde… Un texte qui n'a plus rien à voir avec notre situation actuelle. Mais qu'était
réellement la Promesse ? Un acte de dévotion ou un acte fondateur ? Un texte simple, de peu de valeur et
sans prétention, ou contenait-il déjà en germe les prémices de développements spirituels ultérieurs ? Un
texte comme tant d'autres à son époque, ou le socle minimal d'objectifs hétérogènes que certains aspirants
allaient mettre en avant au fil du temps ?
Le texte de la Promesse est tout cela – et bien plus encore. Comme nous l'enseigne l'herméneutique, tout
dépend de notre lecture, du regard que nous portons sur lui. Peut-être ce regard est-il aujourd'hui voilé et
notre vision est-elle obscurcie ? Peut-être croyons-nous que les difficultés de notre époque sont bien plus
grandes que celles d'il y a deux siècles, et nous nous consolons-nous avec cette pensée ? 

Faustino Ferrari sm La Promesse de Fourvière

13



Peut-être pensons-nous que ces gens étaient jeunes et avaient toute la vie devant eux pour réaliser leurs
projets, tandis que nous, aujourd'hui, sommes pleins de maux et, avec notre âge avancé, avons peu de temps
pour faire des projets ? Ou bien nourrissons-nous une certaine jalousie envers ces jeunes que nous jugeons un
peu naïfs, mais capables de rêver ?
RÉÉCRIRE LA PROMESSE
Beaucoup de choses se sont passées au cours de ces deux siècles. Pour le meilleur et pour le pire. Dans l'histoire
civile comme dans l'histoire ecclésiastique. Ce ne fut pas une période de paix. D'innombrables guerres se sont
succédé et font encore rage aujourd'hui. La modernité a vu des progrès scientifiques et technologiques
fulgurants. Des avancées remarquables en médecine ont permis de protéger et de prolonger la vie humaine.
D'une situation de subsistance précaire, nos sociétés sont passées au développement et au bien-être matériel.
Mais ces années ont aussi été marquées par Auschwitz et Kolyma, Hiroshima et Nagasaki, et Tchernobyl. Elles ont
été entachées par des génocides, et de nombreuses populations ont été anéanties : Arméniens, Ukrainiens,
Serbes, Cambodgiens, Rwandais, Bosniaques, Palestiniens… Des dictatures violentes et sanglantes se sont
succédé. Presque partout, des rois sont tombés et des régimes républicains se sont imposés. La globalisation se
présente comme un phénomène ambigu, assurant une richesse toujours croissante à une minorité, tandis que la
majorité de la population mondiale sombre dans l'extrême pauvreté. Nous vivons en nous sentant menacés en
permanence : nucléaires, écologiques, démographiques, épidémiques, terroristes, catastrophiques… Mais surtout,
notre sécurité est menacée. Parallèlement, l'économie est devenue le seul axe de référence de l'action humaine.
L'informatique nous donne accès au monde entier du bout des doigts. L'information circule en temps réel. Nous
pouvons assister à n'importe quel événement depuis chez nous. Le temps s'est accéléré à une vitesse
inimaginable jusqu'à récemment, et nous sommes devenus des consommateurs de tout, immédiatement,
oubliant aussitôt ce que nous venons de vivre et incapables d'entrevoir le moindre signe de l'avenir. Les êtres
humains, animaux sociaux et communautaires, s'entraînent de plus en plus à vivre dans un individualisme
exacerbé. Certains ont qualifié notre époque d'ère de la solitude.
Notre vision du monde a profondément changé. Notre conception de l'humanité, du cosmos et de Dieu est
radicalement différente de celle des jeunes aspirants maristes. Nous utilisons une grande variété d'outils pour
interpréter la réalité. Guidée par le pragmatisme, notre approche est critique et dialectique.
D'un point de vue ecclésial, ces deux siècles ont vu la célébration de deux conciles. Le chemin œcuménique
s'est amorcé. L'Église catholique, avec des réticences internes plus ou moins marquées, s'efforce elle aussi
d'explorer les voies du dialogue interreligieux. Une nouvelle ère s'est ouverte avec les Frères aînés juifs. Une
réforme liturgique a eu lieu, avec l'usage des langues locales pour les célébrations. De nouvelles expériences
de vie religieuse ont émergé, telles que les instituts séculiers et les fraternités.
On n'étudie plus les manuels de théologie d'il y a deux siècles. Les études bibliques, patristiques et
théologiques d'aujourd'hui sont très différentes de celles du passé. L'ecclésiologie a évolué. L'Église ne se
conçoit plus comme une societas pyramidale, mais est revenue à une conception d'elle-même comme Peuple
de Dieu. La mariologie s'appuie sur le chapitre VIII du document conciliaire Lumen Gentium. Nos sociétés se
sont sécularisées. Le christianisme, jadis religion de masse, est devenu une religion de choix personnel. Il est
aujourd'hui minoritaire, voire marginalisé, dans de nombreux endroits. Nous assistons à un besoin généralisé de
spiritualité qui trouve ses réponses presque exclusivement dans le marché florissant des nouvelles religions,
souvent axées sur l'auto-construction.
L'âge moyen des fidèles augmente, tout comme celui des prêtres et des religieux. De nombreuses communautés
sont au bord de la disparition. L'Église découvre qu'elle n'est plus européenne ni occidentale. Nous parlons
désormais de sociétés post-chrétiennes. D'un point de vue biblique, liturgique et de célébration, se souvenir, c'est
se renouveler. Comment se souvenir aujourd'hui de la Promesse de Fourvière ? Par une célébration commémorant
cet événement lointain, par une sorte de fouilles archéologiques ? Ou devons-nous nous approprier cette
Promesse ? Comment ? En la réécrivant, avec nos mots et notre vision humaine et spirituelle.
Souvient-toi : cette invitation revient fréquemment dans la Bible, adressée par Dieu à Israël ou à des figures
individuelles. La mémoire est également fondamentale pour la vie spirituelle. Nous sommes une histoire, et
notre histoire fait partie de l'histoire de Dieu. En tant que Maristes, nous sommes appelés à célébrer des
moments de notre histoire pour nous souvenir de l'action et de la fidélité de Dieu. 
Notre fidélité s'enracine dans notre capacité à rendre pertinent aujourd'hui ce dont nous nous souvenons. Nous
sommes Maristes parce que nous avons l'opportunité de vivre une foi et une spiritualité incarnées dans la vie de
ceux qui nous ont précédés. Parce que nous pouvons les voir vécues et actualisées dans l'expérience de tant
de nos frères et sœurs. Parce que nous pouvons les partager avec eux.
Ainsi, nous ne nous souvenons pas d'événements du passé, mais nous sommes invités à devenir des personnes
qui cherchent à vivre aujourd'hui ce qui a été transmis par les générations précédentes. Se souvenir de la
Promesse de Fourvière signifie que ce que nous avons reçu des Maristes qui nous ont précédés peut continuer
à porter du fruit aujourd'hui. La mémoire n'est pas simplement nostalgie ou souvenir d'un événement passé,
mais un élément constitutif de l'avenir. La mémoire et l'avenir sont intimement liés. Dans la mesure où nous nous
souvenons de l'amour de Dieu pour nous, nous restons fidèles à son alliance. Se souvenir de la Promesse
devient un moment de joie et, en même temps, témoigne de notre disposition à accueillir l'avenir que Dieu nous
réserve.  Cet  avenir,  pour  nous, Maristes, est accompagné de la présence de Marie,  Celle qui nous  rappelle : «  
J'ai été le soutien de l'Église naissante ; je le serai aussi à la fin des temps. » [ES 4,1.]

(Un commentaire approfondi en anglais sur la Promesse se trouve dans Forum Novum n° 18).

Faustino Ferrari sm La Promesse de Fourvière

14



« Aujourd’hui la Société de Marie a commencé… »

Au cours de ce pèlerinage, nous arrivons à l'un
des « moments » les plus profondément
spirituels de la vie du père Colin. Ce que la
tradition mariste appelle « les grâces de
Cerdon » ont transformé cet homme : d'un
homme rigide et « mort », il est devenu un
prédicateur remarquable ; d'un homme timide,
il est devenu quelqu'un vers qui les hommes
de la paroisse se tournaient pour demander
conseil ; d'un simple suiveur du projet mariste,
il est devenu celui qui allait assumer de plus
en plus de responsabilités dans la conduite du
projet. Quelles étaient ces grâces ? Nous ne
pouvons en être sûrs. Le père Colin les décrit
comme « une extrême douceur » et « la
conviction que la Société de Marie était de
Dieu et qu'elle réussirait ». Nous savons que
c'est à Cerdon, probablement en 1819, que
Colin fit le vœu d'aller à Rome ; que c'est de
Cerdon qu'il rendit deux visites au nonce
apostolique à Paris ; que c'est à Cerdon qu'il
écrivit au pape en 1822 ; et qu'il vécut une «
expérience » à La Coria, qui fut pour lui un
moment décisif.

À Cerdon, nous entrons également en contact
avec les fondations des Pères et des Frères de
la Société de Marie, ainsi que des Sœurs
Maristes, leurs premières communautés et
leurs premiers ministères.

Cerdon est construit au point de rencontre de
trois vallées, sur la route principale Lyon-
Genève. En 1832, la ville comptait 1 745
habitants. Aujourd'hui, ils sont 755 (2022).
Cerdon a toujours servi de relais aux postiers à
cheval. Les habitants louaient des chevaux
supplémentaires à 1,5 franc pour aider à tirer
les voitures dans la montée de La Balme. Sur
les coteaux ensoleillés, les vignobles
produisent encore un vin très apprécié.

Le 27 juillet 1816, Pierre Colin fut nommé curé
de Cerdon, qui faisait alors partie de
l'archidiocèse de Lyon. Son vicaire était son
frère cadet, Jean-Claude, récemment
ordonné prêtre. À ce stade, Pierre n'avait
aucune idée du projet mariste.

Jeudi 13 novembre 2025
CERDON

15



Lorsque Jean-Claude lui révéla plus tard ce
projet, Pierre fit appel à Jeanne-Marie
Chavoin, qui vint à Cerdon en 1817,
accompagnée de Marie Jotillon. Jeanne-Marie
Chavoin devint gouvernante au presbytère, et
c'est à partir de cette date (1817) que l'on peut
commencer à dater les développements
importants du projet mariste. Marcellin
Champagnat était déjà en train de mettre en
place son projet de Frères, et Jean-Claude et
Pierre Colin, avec Jeanne-Marie Chavoin,
commençaient à faire des plans pour leurs
branches à Cerdon. Jean-Claude commença
à rédiger une règle pour la Société. Travaillant
jusqu'aux petites heures du matin dans sa
petite chambre, il commença à coucher sur
papier les grandes lignes du projet d'une
Société qui, selon lui, n'avait d'autre modèle
que l'Église primitive.
Ces années passées à Cerdon, de 1816 à 1825,
furent décisives pour Jean-Claude Colin. C'est
là qu'il passa du statut de vicaire timide à celui
d'homme fort et capable d'agir avec
détermination. C'est ici que fut formée, en
1824, la première équipe missionnaire. Et
lorsqu'Étienne Déclas rejoignit les frères Colin
à Cerdon, le 29 octobre 1824, Pierre Colin put
écrire à l'évêque : « Aujourd'hui commence la
Société de Marie... » Ce furent aussi des
années « d'une extrême douceur », comme le
rappellera plus tard le père Colin. Bien qu'il
n'ait jamais fait de noviciat, s'il y a un lieu et un
moment où il a fait l'expérience d'un élément
essentiel du processus du noviciat – « goûter
Dieu » –, c'est bien ici, à Cerdon, où il a
commencé à devenir le leader du projet de la
Société de Marie.
Nous ne savons pas dans quelle mesure
Jeanne-Marie Chavoin a participé aux
discussions sur le projet mariste, mais ce
qu'elle a écrit et dit plus tard indique qu'elle y
a été étroitement associée dès le début. Elle
donne un aperçu des frères Colin pendant
cette période :
Lorsque les pères Colin étaient à Cerdon, ils
étaient estimés par tous les habitants. S'ils y
étaient restés, toute la paroisse serait
bientôt devenue une communauté
religieuse ; déjà, un groupe fervent de trente
hommes se réunissait régulièrement au
presbytère. Leurs conditions de vie étaient si
précaires et ils vivaient dans une telle
pauvreté que tout le monde à Cerdon en
était étonné. 

À cette époque, ils recevaient des lettres très
sévères de M. Courbon, vicaire général de
Lyon. Un autre vicaire général, M. Bochard,
leur causait également beaucoup de
souffrances...
Lorsque les pères étaient presque écrasés par
ces difficultés pénibles, je me sentais plein de
courage et je les encourageais. À d'autres
moments, lorsqu'ils étaient sereins, c'était mon
tour. Ah ! C'étaient nos plus beaux moments.
Un jour, ils reçurent une lettre qui les
bouleversa beaucoup, et le même courrier
apporta une réponse importante. Les pères
étaient découragés. Je leur dis : « Allons à
l'église ». Nous y allâmes tous les trois. Nous
prîmes une heure, voire une heure et demie,
pour prier, et nous en ressortîmes paisibles et
rassérénés. (Récit enregistré, Doc.101)

LIEUX IMPORTANTS
LA CORIA

C'est ici qu'a eu lieu l'événement qui a
convaincu Jean-Claude Colin qu'il était
appelé à mener à bien l'œuvre de fondation
de la Société de Marie telle qu'elle avait été
envisagée au séminaire. En juillet 1823, il se
rendit chez Mgr Devie à Belley. Il quitta le
presbytère à 4 heures du matin, mais après 20
minutes, alors qu'il gravissait le chemin de La
Coria menant à Mérignal, il fut pris d'une
grande fatigue qui l'obligea à s'arrêter. 

16



Le père Colin lui-même l'a exprimé ainsi : 
Au cours d'un des voyages que j'ai faits 
pour la Société... il m'a semblé que tous
les démons étaient à mes trousses 
pour m'empêcher d'avancer. Oui, je le crois.
J'étais lourd !... Je ne pouvais pas continuer.
Je ressentais une répugnance invincible.
Après vingt minutes de marche, je suis tombé
à genoux au milieu du chemin, sous le clair de
lune, et j'ai dit : « Mon Dieu, si ce n'est pas
votre volonté, alors je n'irai pas. Mais si c'est
votre volonté, rendez-moi ma force et
montrez-moi ainsi que c'est votre sainte
volonté. » Tout à coup, je me suis senti
revigoré, léger, détendu. J'ai couru comme un
lièvre. (OM 425:10)

L'ÉGLISE
L'église est construite sur une petite colline
(appelée « l'île » en raison du sol marécageux
des vallées). Le chœur date du XVe siècle. La
nef a été construite en 1772. À l'époque des
frères Colin, il manquait les deux arches et
leurs piliers de soutien à l'arrière de l'église.
Ceux-ci ont été ajoutés lors de
l'agrandissement de l'église en 1863. Le
clocher, détruit pendant la Révolution, a été
reconstruit en 1844.

Ici, dans l'église, nous nous souvenons des
confessions entendues par les frères Colin
dans la chapelle Notre-Dame. (Le
confessionnal situé à droite a été ajouté plus
tard.) Nous nous souvenons du geste
dramatique de Pierre Colin qui s'est prosterné
devant l'autel pour implorer le pardon de Dieu
pour ses paroissiens qui travaillaient le
dimanche. Et nous nous souvenons de la
cérémonie de prise d’habit des premières
sœurs maristes, le 8 décembre 1824. L'autel de
la chapelle Notre-Dame est peut-être celui sur
lequel les frères Colin célébraient la messe. La
statue originale de Marie est celle qui se
trouve immédiatement à gauche en entrant
dans l'église.

LE PRESBYTÈRE
Le presbytère date de 1822 et a été construit à
l'époque des frères Colin. De l'extérieur, on peut
voir les deux fenêtres de la chambre de Jean-
Claude Colin. C'est là qu'il priait et rédigeait la
première règle pour les futurs Maristes.

MISSIONS MARISTES
De 1825 à 1829, Colin, Déclas et Jallon (rejoints
par Humbert en 1828) prêchèrent des missions
dans le Bugey.

Les premières missions (La Balme, Corlier et
Izenave) furent prêchées depuis Cerdon. Le
reste de la mission fut mené depuis Belley. La
plupart des déplacements des missionnaires
se faisaient à pied, dans la neige et la boue.
« C'était après la Révolution. Il n'y avait pas de
prêtres ; de nombreuses églises avaient été
abandonnées ; nous allions dans des paroisses
où il n'y avait pas de curé. Nous n'avions
jamais été aussi heureux ; nous riions
joyeusement. J'ai toujours regretté cette
époque : elle était si belle. Messieurs, quand
on endure quelque chose, on souffre
naturellement un peu, mais c'est là qu'on est
le plus heureux. Nous étions souvent obligés
de faire notre propre soupe. Une fois, nous
sommes arrivés dans une paroisse où il n'y
avait plus eu de curé depuis la Révolution.
Personne ne vivait dans le presbytère. En riant,
nous avons fait de notre mieux pour le balayer.
Il n'y avait pas de vitres aux fenêtres, le
plafond était béant et les fissures étaient
bouchées avec du foin. Nous nous sommes
allongés, il faisait très froid, mais nous avons ri.
» Raconté par Jean-Claude Colin, 1846-1847.

INTENTION DE PRIÈRE
Nous prions pour avoir la grâce de développer
un cœur de missionnaire, que nous restions «
ici » ou que nous partions en mission « au loin ».

Après avoir prié Notre-Dame et vécu
ce que la tradition de la Société
considère comme une expérience
spirituelle particulière, le père Colin se
sentit revigoré et capable de
continuer.

17



DÉBUTS
Jean-Claude Colin, jeune vicaire fraîchement ordonné, débute son ministère. 
Son frère aîné, Pierre, est curé et le soutient. Loin de l'atmosphère protectrice du 
séminaire et isolé de ses camarades. Jean-Claude était intelligent, quelque 
peu introverti, timide, surtout envers les femmes. 
La vie au séminaire avait été très stricte, la théologie rigoureuse et puritaine, 
avec une forte insistance sur le péché. Au début, la prédication de JCC était très 
sèche et pompeuse, reflétant l'austérité de la formation morale de l'époque, en 
parfaite harmonie avec l'approche cléricale et hiérarchique de l'Église catholique
 en France. Scandale de l'Église : dirigeants trop proches du pouvoir, délaissant 
les pauvres et les ruraux, valeurs antichrétiennes et un monde anticlérical environnant. Cela pourrait
nous rappeler de nombreux aspects du monde actuel : la perte d’intérêt pour la religion, les attitudes
négatives envers l’Église, le déclin de la pratique religieuse et la diminution des effectifs.

JEAN-CLAUDE COLIN COMMENCE À GRANDIR HUMAINEMENT ET SPIRITUELLEMENT
Homme de prière, Jean-Claude a progressivement constaté que ses sermons ne touchaient pas vraiment
le cœur des gens. Ce constat l’a amené à s’arrêter, à réfléchir et à changer d’approche. Il a commencé à
prêcher plus librement, plus spontanément – ​​s’appuyant moins sur des notes – et il est également
devenu plus doux et plus compréhensif, tant au confessionnal qu’en chaire. Nous voyons ici un jeune
homme profondément conscient de ce qui se passe autour de lui, et assez humble pour reconnaître qu’il
pouvait parfois être lui-même un obstacle. Pourtant, loin de se décourager, il a laissé cette prise de
conscience le guider. Il était prêt à abandonner certains de ses principes rigides et à découvrir une
nouvelle façon d’atteindre les gens. C’est un merveilleux exemple de discernement : une écoute
profonde et la possibilité pour la grâce de guider sa croissance. Cela nous rappelle, encore aujourd'hui,
combien il est important de rester ouvert au changement et de se laisser toujours surprendre par Dieu.

UN ENGAGEMENT SANS FAILLE
Dès le début, Jean-Claude Colin fut profondément séduit par l'idée de lancer un projet marial, une idée
d'abord partagée par un groupe de confrères séminaristes, dont l'un d'eux était à l'origine. Ces jeunes
hommes étaient désormais dispersés dans le diocèse, dans différentes paroisses, mais ils restaient en
contact, se réunissant au moins une fois par an pour des retraites. Colin et ses compagnons restaient
enthousiastes à l'idée de fonder une nouvelle congrégation sous le nom de Marie, œuvrant ensemble au
renouveau de l'Église. Mais c'est Jean-Claude qui prit progressivement les rênes. C'est lui qui
commença à mettre par écrit leurs idées communes. Plus que quiconque, il fut captivé par cette vision. 
On remarquait parfois la lumière dans sa chambre jusque tard dans la nuit : Jean-Claude écrivait,
réfléchissait, priait. Il se remémorait des phrases clés de leurs discussions au séminaire, les mêlant à des
idées lues ou discernées dans la prière. Il commença à esquisser les premières lignes de la vie religieuse,
prémices de ce qui deviendrait un jour le projet mariste. Bien qu'un autre séminariste en ait été le premier
à présenter l'inspiration, Jean-Claude Colin s'imposait comme le plus déterminé à la concrétiser. Comme
le Père Justin Taylor, SM, le décrira plus tard, il était, en quelque sorte, notre « Fondateur réticent ».

SOUTIEN, COLLABORATION ET ENCOURAGEMENT
Pendant cette période, son frère Pierre, curé de la paroisse, commença à remarquer le changement
chez Jean-Claude : sa confiance grandissante, son énergie renouvelée et l’enthousiasme discret qui
semblait l’habiter de tout son être. Pierre sentit que quelque chose de profond se tramait dans le cœur
de son frère, qu’une profonde expérience spirituelle prenait racine.
Cerdon devint le lieu où Jean-Claude se transforma : d’un jeune prêtre timide et hésitant, il devint un
homme déterminé et déterminé, pleinement dévoué à la vision mariste. Le soutien de Pierre fut
inestimable. Frère aîné et mentor, il guida le ministère de Jean-Claude et l’encouragea dans son
cheminement spirituel. Il soutint également avec enthousiasme le projet mariste dès ses débuts,
reconnaissant les dons remarquables de son frère.
Une autre présence importante fut également présente : Jeanne-Marie Chavoin. Pierre l’avait connue
auparavant et l’avait invitée, ainsi qu’une autre jeune femme, à venir à Cerdon. Tous deux s’intéressaient
à la vie religieuse et se sentaient attirés par le même esprit marial.

P Paddy O’Hare sm
CERDON 1816 – 1825:  

Les six années d'« extrême
douceur » de Jean-Claude Colin

18



Jeanne-Marie était plus qu'une simple gouvernante : elle était une confidente, une collaboratrice et une
source d'encouragement. Elle participait aux discussions sur le projet et soutenait les frères face aux
difficultés, notamment lorsqu'ils recherchaient l'approbation ou la compréhension de l'évêque. Elle
emmena avec elle ses deux neveux, et plus tard, un couvent fut construit. Sa foi inébranlable et sa
sagesse pratique eurent une influence discrète mais puissante sur le développement de Jean-Claude.

ENSEIGNEMENTS D'AUJOURD'HUI
Aujourd'hui, alors que nous nous souvenons de ce qui s'est passé ici à Cerdon, nous nous joignons
spirituellement à Pierre et Jeanne-Marie, réfléchissant à la conviction grandissante de Jean-Claude
Colin : une Société portant le nom de Marie était véritablement la volonté de Dieu, et Marie elle-même la
désirait. Au cœur de ses devoirs paroissiaux exigeants, Colin était absorbé par la vision de ce projet
mariste. Profondément confiant en Dieu, il priait constamment, cherchant non pas sa propre volonté,
mais celle de Dieu. Bien sûr, les difficultés étaient réelles. Certains évêques souhaitaient que le groupe
reste simplement composé de prêtres diocésains. Les amis du groupe originel de Fourvière se
désintéressaient et s'éloignaient. Mais Colin persévéra. Peu à peu, il accepta d'être appelé à donner
forme et direction à l'idée mariste.
Un incident en particulier est resté gravé dans ma mémoire. Il s'est produit en montant la colline derrière
nous. Un jour, Colin partait pour Belley afin de discuter de son projet avec le nouvel évêque, et après
une vingtaine de minutes de route, il ressentit soudain une grande lassitude. Tout le projet, tout son
travail, lui répugnaient et il fut tenté d'abandonner et de retourner au presbytère. Cependant, lorsqu'il
s'agenouilla pour prier et s'abandonna à la volonté de Dieu, il fut envahi par une grâce particulière et, se
relevant, il se sentit revigoré, avec une conviction et un courage nouveau pour poursuivre son chemin. Il
savait, et il le confia plus tard, que ce moment était une puissante confirmation divine de tout ce qu'il
entreprenait, et que la naissance de la Société de Marie était conforme à la volonté de Dieu. Ce qui se
déroulait pendant ces semaines et ces mois était le discernement tel que nous le connaissons
aujourd'hui, quoiqu’au ralenti, dont nous pouvons tous tirer des leçons.
Ce que nous observons ici est un processus – un processus profondément humain et spirituel : Prière
constante, discernement humble, ouverture à la volonté de Dieu, fidélité à l'inspiration originelle et
collaboration profonde avec des compagnons de confiance. Son histoire nous rappelle que tout appel
authentique de Dieu prend du temps – qu'il se concrétise par la prière, la persévérance et le soutien de
la communauté.

PAROLES SOUVENT MÉDITÉES ET RÉPÉTÉES PAR COLIN À CERDON
« INCONNU ET CACHÉ »
Une phrase qui a inspiré les Maristes, laïcs et religieux, depuis les origines : la présence et l’action de
Marie dans l’Église primitive (cf. Ac 1, 14 et 4, 32), la manière dont Dieu agit et « dit quelque chose à
l’homme intérieurement ». Cf. Dieu, caché, se révélant à Élie comme un petit souffle. Cela exige une
écoute patiente et active de la Parole de Dieu et Les uns envers les autres, la manière dont les
Maristes devraient vivre et exercer leur ministère, un style de ministère mariste spécifique. Le Père J.
Coste a fait un commentaire significatif à ce sujet à propos de Cerdon : « À Cerdon, quelque chose a
changé chez Colin. Il semblait sentir la vision de la Société de Marie s'approfondir en lui et il a reçu
l'inspiration de “caché et inconnu dans le monde”, ce qui l'a aidé à utiliser sa propre sensibilité pour
comprendre et atteindre la condition délicate des gens de son époque ». Il a été convaincu de la valeur
de cette façon de vivre, comme Marie parmi les disciples de l'Église primitive, discrètement et
humblement, sans attirer l'attention sur nous-mêmes, même si nous pouvions être engagés dans des
ministères très importants. Nous devons nous méfier des fausses notions d'humilité, comme celle de
cacher nos talents, parfois associée au fait de rester caché et inconnu. Cela signifiait plutôt éviter toute
forme de recherche de pouvoir et adopter un style de vie simple. C'est également un facteur clé pour
mieux comprendre ce que faisait et pensait Colin à Cerdon. Lui et Jeanne-Marie Chavoin semblent
l'avoir souvent utilisé dans leurs conversations et leurs écrits. Justin Taylor suggère que « même s'il est
probable qu'ils connaissaient tous deux cet élément, souvent exprimé dans les écrits spirituels de
l'époque, ils ont peut-être même oublié où ils l'avaient trouvé ou lu, et même oublié de l'avoir lu, croyant
qu'il leur était venu à tous deux comme une sorte d'inspiration unique et sacrée ». Ce qui est sûr, c'est
que « Caché et Inconnu » décrit leur style de vie et les a certainement rapprochés les Maristes des
habitants de Cerdon.

Paddy O’Hare sm Les six années d'« extrême douceur »

19



« INSTRUMENTS DE MISÉRICORDE »
Le souhait de Marie, exprimé dans l'inspiration originelle, est devenu aujourd'hui l'approche et la
pratique que les Maristes tentent d'imiter. Le Père Colin a insisté sur ce point en parlant de son propre
ministère et de celui des premiers Maristes dans la région du Bugey. Par exemple, il a recommandé à
certains confrères de veiller à passer plus de temps avec les pécheurs qu'avec les personnes en bonne
santé, et de ne jamais refuser l'absolution au confessionnal.

« J'ÉTAIS LE PILIER DE L'ÉGLISE PRIMITIVE AU COMMENCEMENT, 
JE LE SERAI À NOUVEAU À LA FIN DES TEMPS. MON ACCUEIL SERA
OUVERT À TOUS CEUX QUI VOUDRONT VENIR À MOI »
(L'Église naissante, l'Église sur le point de naître, en voie d'être créée, cf. supra, Actes 1, 14 et 4, 32)

Paroles entendues intérieurement par Jean-Claude Courveille, qui en reçut l'inspiration originelle.
Paroles souvent répétées et priées par Jean-Claude Colin et ses compagnons au séminaire. Paroles qui
continuèrent d'inspirer Colin à Cerdon… Marie, humblement et puissamment présente au cœur de la
Société de Marie, sa présence comme celle de Dieu lui-même, cachée et inconnue dans le cœur et la
vie des Maristes. Leur apostolat discret et compatissant, ouvert à tous sans exception et s'adressant
particulièrement aux plus démunis. Telle était la conviction qui habitait le cœur et l'esprit de notre
fondateur à Cerdon (malgré une certaine réticence à être perçu comme un leader à ce stade), et qui le
poussait à concrétiser le projet mariste, profondément convaincu que les inspirations originelles
venaient de Dieu, que la Société de Marie était véritablement de Dieu, que Marie est activement
présente dans la Société de Marie et dans l'Église, de diverses manières, mais d'une manière particulière,
non exclusive, mais néanmoins particulière, à travers les Maristes, ceux qui ont été choisis pour porter
son nom, respirer son esprit et s'efforcer fidèlement de vivre comme elle. Notre fondateur a vécu une vie
spirituelle riche et profonde durant ce qu'il a appelé ces « six premières années d'extrême douceur »,
convaincu de faire ce que Dieu voulait.

Nous pouvons donc dire que Cerdon nous encourage, en tant que Maristes, laïcs ou religieux, à
continuer de méditer et d'intérioriser nos thèmes maristes. Cela signifie se laisser captiver,
comme Colin, par une certaine idée de Marie dans le monde et se laisser progressivement
transformer par elle, s'engager dans ce style unique de vie de l'Évangile et apporter l'esprit de
Marie dans l'Église et auprès de ceux qui nous entourent.

QUESTIONS
Comme Jean-Claude Colin, quand ai-je reconnu la nécessité de changer ma propre approche –
dans le ministère, le travail ou les relations ?
Qu'est-ce qui m'aide à rester ouvert aux invitations de Dieu lorsque les choses ne semblent pas
fonctionner comme je l'espérais ?
Qui sont les « Pierre » et les « Jeanne-Marie » dans ma vie ? Ces personnes qui, discrètement,
encouragent, stimulent ou soutiennent mon cheminement de foi ?
Comment puis-je, à mon tour, être cette présence pour quelqu'un d'autre ?
Quel « projet mariste » ou quel appel Dieu a-t-il placé sur mon cœur ? 

       Un projet qui m'attire, même si je ne sais pas encore comment il se déroulera ?
Qu'est-ce qui me soutient lorsque les progrès semblent lents ou lorsque 

        les autres se désintéressent ? 
À quel moment de ma vie ai-je vu Dieu me surprendre ? Il m’a ouvert 

       des portes inattendues ou m’a transformé d’une manière inattendue ?
Comment puis-je me laisser surprendre par Dieu dans les jours à venir ?
« Quel aspect de l’histoire de Colin vous touche le plus personnellement ?»
« À quel moment de son parcours vous identifiez-vous le plus : 

       la difficulté, le soutien ou la détermination ? »

Paddy O’Hare sm Les six années d'« extrême douceur »

20



RÉFLEXION ET DISCUSSION
Un moment d'écoute silencieuse, de partage et de surprise face à Dieu. 

Le discernement ne consiste pas à forcer les choses, 
mais à laisser la volonté de Dieu prendre forme en nous.

Prenez un moment de silence... respirez... et mettez-vous en présence de Dieu.

1. OUVERTURE ET CROISSANCE
Jean-Claude Colin s'est rendu compte que sa façon de prêcher n'atteignait pas 
le cœur des gens. Il a permis à cette prise de conscience de le changer.

Quand ai-je reconnu la nécessité de changer d'approche ou d'attitude ?
Qu'est-ce qui m'aide à rester ouvert lorsque Dieu m'invite à grandir de manière inattendue ?

2. COMPAGNONNAGE ET SOUTIEN
Colin a été soutenu par son entourage - son frère Pierre et Jeanne-Marie Chavoin 
- qui ont cru en lui et encouragé sa vision.

Qui sont les personnes qui me soutiennent discrètement ou
        me mettent au défi dans mon itinéraire spirituel ?

Comment pourrais-je être une source d'encouragement pour quelqu'un d'autre cette semaine ?

3. PERSÉVÉRANCE ET VISION
Colin a persévéré avec patience et dans la prière, même lorsque d'autres 
se sont désintéressés de ses idées ou s'y sont opposés.

Quel rêve, quel espoir ou quel " projet mariste " Dieu a-t-il placé dans mon cœur ?
Qu'est-ce qui m'aide à rester fidèle lorsque les progrès sont lents ou incertains ?

4. SE LAISSER SURPRENDRE PAR DIEU  
Le voyage de Colin à Cerdon nous rappelle que l'œuvre de Dieu 
se déploie souvent de manière discrète et cachée.

Quand Dieu m'a-t-il surpris - par des personnes, des événements ou des changements intérieurs ?
Comment puis-je faire plus de place à ces surprises dans ma vie quotidienne ?

Paddy O’Hare sm Les six années d'« extrême douceur »

21



“Le berceau de la Société »

La ville de Belley était le siège du diocèse de
Belley, rétabli en 1823. En 1832, elle comptait 4
286 habitants. Aujourd'hui, sa population est
d'environ 9 300.

LES MISSIONS
Les pères ont été appelés à faire partie du
projet de Mgr Devie de constituer un groupe
missionnaire diocésain. Les premières missions
(La Balme et Izenave) furent prêchées depuis
Cerdon. Les autres missions furent menées
depuis Belley.Ils (Pierre et Jean-Claude Colin,
Étienne Déclas, Étienne Jallon) arrivèrent à
Belley en juin 1825. Ils furent logés au petit
séminaire où l'on parlait déjà d'eux comme des
« Maristes ». Les quatre Maristes étaient logés
dans des chambres au dernier étage. Ils
étaient à peine tolérés par le personnel du
séminaire (OMII, doc 465).

Les Sœurs Maristes y arrivèrent le 28 juin
1825 et s'installèrent à Bon Repos. 

De là, les Maristes continuèrent à donner des
missions dans le Bugey pendant les quatre
années suivantes. Les premières missions (La
Balme et Izenave) furent données depuis
Cerdon. Les autres missions furent données
depuis Belley.  En 1825 : Lacoux, Chaley,
Chatillon de Comeille. En 1826 : St Jérôme,
Vieux d'Izenave, Aranc, Innimont, St Germain.
En 1827 : Contrevoz, Ordonnaz, Tenay. En 1829
: Ruffieu (dernière mission prêchée par Colin).

L'objectif des missions postrévolutionnaires
était de raviver la foi parmi le peuple, de
ramener les gens à l'église ou de régulariser
les mariages conclus sans la bénédiction de
l'Église. Mais dans de nombreux cas, la mission
avait un autre objectif : confirmer l'idée de
restauration parmi le peuple, afin d'unir le
trône et l'autel dans tout le pays. L'approche
mariste des missions était différente dans son
orientation.

Vendredi 14 novembre 2025
BE L L E Y

22



La mission durait généralement trois à quatre
semaines ; la première chose que faisaient les
missionnaires était de se rendre à l'église, puis
ils rendaient visite au curé de la paroisse, puis
ils écoutaient les confessions des enfants. La
première instruction donnée au peuple était
une invitation amicale à venir à la mission. Les
sermons de la première semaine portaient sur la
miséricorde de Dieu et d'autres sujets destinés
à gagner la confiance du gens. Plus tard, ils
prêchaient sur les commandements, et lorsque
la plupart des confessions étaient terminées, ils
prêchaient sur le péché. C'était la bonté du
prêtre, affirmait Colin, et non la crainte qu'il
inspirait aux gens, qui les amenait au Christ.
Colin insistait pour que les missionnaires ne
prononcent pas de sermons enflammés contre
ceux qui manquaient à leurs obligations, et ne
fassent pas de reproches publics à ceux qui ne
venaient pas à la mission. La devise des
missionnaires était : « Nous devons gagner les
âmes en nous soumettant à elles. » 
Les conseils de Colin aux missionnaires
découlaient de son expérience dans les
missions : « Messieurs, faites preuve d'une
grande bienveillance envers les pécheurs qui
viennent vous voir au confessionnal. Ne les
rebutez pas, ne vous montrez pas surpris par
leurs crimes, aussi grands soient-ils ; ce serait
une grande imprudence et très nuisible aux
âmes. Rappelez-vous plutôt que vous occupez
la place de Jésus-Christ, et que notre Seigneur
Jésus-Christ connaissait les profondeurs du
cœur humain, il accueillait tous les pécheurs
avec douceur. » (Mayet 6 683f, Keel, doc 492)

LE COLLÈGE, PETIT SÉMINAIRE
En 1829, Mgr Devie nomma Jean-Claude Colin
supérieur du Collège. Jean-Claude Colin
découvrit un autre aspect de la mission :
l'éducation des jeunes. Il appréciait la valeur
de l'éducation dans la mission de la Société.
Alors qu'il enseignait au Collège de Belley, il
rédigea le document « Conseils aux
professeurs du Collège de Belley ». Colin
choisit Marie comme modèle et supérieure
pour le collège. La statue qui surplombe la
cour date de cette période (1833).

LA CAPUCINIÈRE
La Capucinière fut donnée aux Maristes en
1832. Ce fut la première maison dont les
Maristes furent propriétaires. Pour cette
raison, et parce qu'elle fut pendant de
nombreuses années une maison de formation
pour les Maristes, le Père Colin la considérait
comme « le berceau de la société ». Le bref «
Omnium Gentium » donnait aux Maristes le
droit d'élire un supérieur général et de
prononcer des vœux. C'est dans la chapelle
de la Capucinière que, le 24 septembre 1836,
jour de la fête de Notre-Dame de la
Miséricorde, le père Colin fut élu supérieur
général et que les premières professions
maristes eurent lieu.

INTENTION DE PRIÈRE
Pour les évêques des Églises locales où
travaillent les Maristes, ainsi que pour les
provinciaux et les supérieurs des districts qui
cherchent les moyens de soutenir l'Église
locale tout en restant fidèles au caractère
international de la vocation mariste.

23

TÉLÉCHARGER 

la présentation de 

Sr Teri O’Brien sm

à Belley: 

https://bit.ly/colin-belley   

https://bit.ly/belley-colin
https://bit.ly/belley-colin
https://bit.ly/belley-colin


« Je ne désire rien tant que de finir 
mes jours aux pieds des saints autels » 

(CS 4, doc. 556, p. 3).

La Neylière fut achetée en 1850 par le père
Colin alors qu'il était supérieur général.
L'argent (48 000 francs) provenait du père J.
F. Viennot, ancien avocat, et le fondateur
souhaitait que cette maison serve de lieu de
retraite eucharistique pour les membres de la
Société. Les membres de la Société n'étaient
pas favorables à cette idée, qui ne fut donc
pas retenue. Le père Colin vint à La Neylière
en 1854 après sa démission.

Mais le père Colin était un grand voyageur,
constamment en mouvement à la recherche
d'un nouvel endroit où s'installer. Le court
texte au-dessus de la tombe originale à La
Neylière : « Ici repose le corps du vénérable
Jean Claude Colin, qui a vécu dans cette
maison pendant 21 ans. » n'est pas exact. En
effet, de 1854 à 1875, le père Colin passa la
majeure partie de chaque année à La Neylière.
Mais il  faudrait  faire  preuve  d'une  grande et
pieuse imagination  pour  penser  qu'il y  passa  

21 années consécutives de retraite solitaire.
Mis à part ces diverses absences, le père Colin
vécut ici jusqu'à sa mort en 1875. L'une de ses
tâches a consisté à achever la rédaction de la
règle, ce qui a posé quelques problèmes.

Pendant plus de 50 ans, La Neylière fut le
noviciat des pères et frères maristes, où
plusieurs centaines d'entre eux prononcèrent
leurs vœux. Les pères et frères maristes du
monde entier considèrent La Neylière comme
la maison du père Colin, le lieu où se trouve sa
tombe et où est conservé son message spirituel
: une maison accueillante, où règnent la foi, la
prière et le service des autres « à la manière de
Marie ». C'est aujourd'hui une maison de
retraites et de rencontres spirituelles. Il est
intéressant de noter que le Curé d'Ars comptait
prendre sa retraite ici. Il avait fait de
nombreuses références au père Colin et à la
Société de Marie au cours de sa vie.

Samedi 15 novembre 2025
L A  N E Y L I È R E

24



Le Musée d’Océanie rappelle l'intérêt
extraordinaire et la tendresse maternelle que
le Père Colin éprouvait pour cette région et
pour les hommes qu'il y envoyait. Pendant son
mandat de Général, le Père Colin a envoyé
près d'un quart de ses hommes – souvent les
meilleurs – en mission en Océanie. Le
sentiment profond que le Fondateur éprouvait
pour ces hommes s'exprimait dans les
moments très émouvants où ils partaient. Cela
allait si loin qu'il fallait prendre des mesures
pour le protéger de ces adieux définitifs qui lui
déchiraient le cœur. Les lettres qu'il recevait
des missionnaires l'impressionnaient tellement
qu'il ne pouvait retenir ses larmes et ses
sanglots en les lisant.

Le père Colin avait appelé Cerdon son
Bethléem et Belley son Nazareth. Mais aucun
de ces deux endroits ne lui semblait
comparable à la solitude qu'il aimait trouver à
La Neylière. C'était son lieu de contemplation
et de réflexion. Il avait longtemps rêvé de voir
cet endroit se créer. Dès 1842, il en avait parlé
à ses confrères. Il voulait un endroit où les
pères et les frères pourraient venir faire une
pause, se ressourcer et se préparer pour la
prochaine bataille de l'apostolat. Il suggéra
que les supérieurs pourraient également y
envoyer les membres de leurs communautés
exposés à des dangers. Tous ceux qui
venaient dans cet endroit pouvaient y trouver
la paix, la force et l'encouragement pour leur
avenir.

INTENTION DE PRIÈRE
Pour tous ceux qui sont en formation, qu'il
s'agisse d'une formation initiale ou continue.
Puissent-ils apprendre de leur fondateur une
manière contemplative de se préparer à
l'Œuvre de Marie.

25



PÈRE COLIN ET LA FONDATION DE LA NEYLIÈRE

LA VIE À LA NEYLIÈRE
Quatre ans plus tard, en 1854, il se retira de ses fonctions de supérieur général. Le père Colin passa la
majeure partie du reste de sa vie dans cette maison de prière que nous visitons aujourd'hui. La
contemplation occupait une grande partie de son temps. Nous avons lu qu'il se levait habituellement à 3
heures du matin et priait jusqu'à l'heure de la messe, à 6h30. Mais c'était aussi un homme d'action. C'est
ici qu'il rédigea les Constitutions de la Société de Marie. C'est d'ici qu'il entreprit de nombreux voyages
au service de la Société sous la direction de son successeur comme supérieur général, Julien Favre. 

LE CARACTÈRE ET LA VIE DE TOUS LES JOURS DE COLIN
Lorsque vous lirez la biographie à laquelle nous ferons référence plus tard dans cette conférence, vous
découvrirez la sainteté héroïque – patience, humilité et abnégation – qui a présidé à la rédaction des
Constitutions. Les Constitutions d'une congrégation religieuse telle que les Maristes sont le document
fondateur, la charte, pour ainsi dire. Vous lirez également dans la biographie comment Colin a sacrifié un
projet qui lui tenait à cœur, celui d'une adoration eucharistique centrée sur cette maison. Pendant
quatre ans, ce fut peut-être son ambition ou son rêve le plus réconfortant. Un an après sa retraite, son
successeur comme supérieur général, Julien Favre, s'y est opposé. Humblement, le père Colin a obéi. Il a
dit dans ses Constitutions que l'obéissance est le pivot sur lequel tourne la Société de Marie. Il a mis en
pratique ce qu'il prêchait. À un niveau plus terre-à-terre, la biographie dresse le portrait d'une personne
complexe. Parfois solitaire, mais aussi énergique et intense. Il lisait assidûment et lorsqu'on lui a légué
une bibliothèque personnelle, il l'a fait transporter ici. Chaque jour de sa vie, il lisait un chapitre de la
Bible. À la fin de sa vie, alors qu'il était pratiquement aveugle, il se le faisait lire. Il aimait respirer l'air pur
de la campagne de La Neylière. Cela devait être un soulagement par rapport à l'air qu'il devait parfois
respirer lors de ses visites à Lyon. Les journaux de l'époque font état de plaintes concernant la « fumée
noire » dans la ville et la pollution causée par l'industrie de la soie et le charbon, qui empêchait les
ménagères de faire sécher leurs draps blancs à l'extérieur. Nous lisons qu'il se promenait dans la
propriété de La Neylière. Il nourrissait de manière ludique certains animaux de la ferme, même si cela
irritait le frère responsable des animaux, au grand amusement de Colin. Le Fondateur était un homme de
la campagne, pas un citadin. Il aimait être à La Neylière. Mais il ne voulait pas être enfermé dans sa
retraite rurale. Une fois, il s'est dépêché de quitter La Neylière, car il ne voulait pas y être bloqué par les
fortes chutes de neige annoncées. Il était généralement installé ici, dans les Monts du Lyonnais, mais il
restait en contact fréquent avec le monde extérieur grâce à une correspondance abondante.

MALADIE ET DERNIÈRES ANNÉES
Une autre caractéristique de son existence ici est sa mauvaise santé. Il souffrait de graves problèmes
respiratoires et digestifs. Parfois, il s'abstenait de dire la messe, craignant scrupuleusement de devoir
interrompre la célébration. À maintes reprises, il était terrassé par de graves symptômes de rhume ou de
grippe, parfois de paludisme. Il avait contracté cette maladie lors de ses voyages à Rome. Elle peut se
déclarer lorsqu'une personne est épuisée. Au fil des ans, il est devenu très faible. La main ferme qui écrivait «
Colin Sup » lorsqu'il était supérieur général est devenue si faible qu'il pouvait à peine tenir un stylo. À la fin, ses
efforts pour écrire son nom sont presque illisibles. Ses confrères se sont rassemblés autour de lui alors qu'il
vivait ses derniers jours. Le lundi 15 novembre 1875, à 7 h 45 du matin, le père Colin est décédé. Cela faisait 25
ans qu'il avait signé l'acte d'achat de la maison.

Kevin Duffy sm Notre Dame de La Neylière

Le 16 juillet 1850, le père Jean-Claude Colin signait l'acte
d'achat d'une maison de campagne, La Neylière, dans les
Monts du Lyonnais. Il avait l'intention d'en faire une maison
de contemplation pour la Société de Marie. Il retira la
médaille miraculeuse qu'il portait et la plaça dans la maison «
afin d'en prendre possession au nom de la Vierge Marie,
Supérieure de la Société, au nom de laquelle il l'avait achetée
». D'où le nom traditionnel de la maison, Notre-Dame de La
Neylière. Malgré ses multiples fonctions de supérieur
général, il accorda beaucoup d'attention à la maison,
s'impliquant même personnellement lorsque les frères
entreprirent de la transformer de résidence de gentilhomme
campagnard en maison religieuse.

26



LETTRE CIRCULAIRE DU P JULIEN FAVRE (1876)

Lettre circulaire du très révérend père Favre, supérieur général de la Société de Marie, 
à tous les religieux de la même Société, à l’occasion de l’anniversaire 

de la mort du très révérend père fondateur
Bien chers confrères,
Un an s'est bientôt écoulé depuis que nous avons eu la douleur de perdre notre vénéré fondateur. Nous ne
laisserons point passer l'anniversaire de sa mort sans remplir à son égard les devoirs de la piété filiale. Nous
renouvellerons dans nos cœurs le souvenir de tout ce qu'a fait pour nous celui à qui nous sommes
redevables, après Dieu et Marie, de l'inestimable bienfait de notre vocation religieuse. Nous nous
souviendrons de lui surtout au saint autel; et, quoique nous ayons tout lieu de penser qu'il n'a pas besoin
de nos prières, nous offrirons pour lui le saint sacrifice de la messe, dont le mérite sera réversible à nos
chers défunts et aux âmes du purgatoire.
Mais cette application de nos suffrages n'est qu'une faible partie des devoirs que nous avons à remplir à
l'égard de notre père bien-aimé. Du sein de l'immortalité bienheureuse, il abaisse ses regards sur sa chère
Société, et pénétré pour nous de la plus pure et de la plus vive sollicitude, il nous exhorte à marcher sur ses
traces, à suivre ses exemples et à profiter de ses leçons. Il nous montre ses constitutions qui lui ont coûté
tant de veilles, de prières et de travaux, et qui sont revêtues de l'approbation du vicaire de Jésus-Christ. 
Qu'elles sont belles et pleines de sagesse, bien chers confrères, ces constitutions qui sont le code de notre
vie religieuse ! Je voudrais pouvoir les étudier ici dans leur ensemble ; mais je suis privé, malgré moi, de
cette satisfaction. Permettez-moi du moins d'examiner avec vous quelle a été la pensée dominante de
notre fondateur, celle qui donne un cachet particulier à son œuvre, celle, par conséquent, que ses [p. 2]
enfants ne doivent jamais perdre de vue ? Je puis le dire sans crainte de me tromper, car il l'a déclaré
souvent lui-même, c'est l'amour et la pratique de la vie cachée, sous les auspices et à l'imitation de Marie,
notre mère et notre modèle. C'est la voie dans la-quelle il a marché constamment ; c'est l'esprit auquel il a
voulu nous initier et nous former pour faire de nous de vrais Maristes : Ignoti et quasi occulti in hoc mundo
esse videantur . Devrons-nous pour cela nous retirer dans la solitude et nous appliquer uniquement à la vie
contemplative ? Telle n'a jamais été la pensée de notre fondateur. H veut, au contraire, que les membres de
sa Société soient prêts à remplir toutes sortes de ministères dans le monde pour la gloire de Dieu et le salut
des âmes, mais à condition que, dans l'exercice de ces ministères, ils se conduisent avec tant d'abnégation,
tant d'oubli d'eux-mêmes, tant d'humilité et de modestie, que, tout en faisant le bien, ils passent comme
inaperçus : Ignoti et quasi occulti in hoc mundo esse videantur.
Voilà, bien chers confrères, l'esprit de notre Société; c'est l'antipode de l'esprit du monde. Le chapitre qui
traite de Societatis spiritu m'a toujours paru le plus important et le plus admirable de nos constitutions.
C'est là que notre fondateur a tracé l'idée, la forme et le caractère de notre vie religieuse ; c'est là surtout
que se montrent son génie et la mission qu'il a reçue d'en-haut. Tout dans les constitutions découle de là
et y ramène. Lisez et relisez ce beau chapitre ; et plus vous le lirez, plus vous serez étonnés, j'en suis sûr, du
trésor de perfection qu'il renferme. Le mariste qui le méditerait avec soin, qui s'en pénétrerait
profondément, et y conformerait pleinement sa conduite, deviendrait bientôt un saint…
Le don par excellence, bien chers confrères, l'héritage inappréciable que nous avons reçu de notre vénéré
fondateur, ce sont nos constitutions, dont je viens de vous signaler un article essentiel, digne de toute
votre attention. Il nous a laissé encore un autre héritage bien précieux, celui de ses restes mortels qui
reposent à Notre-Dame de la Neylière et qui intéressent, à si juste titre, tous les membres de notre famille
religieuse. Le lendemain de sa mort, nous déposâmes avec respect et un soin tout filial le corps de notre
père dans un double cercueil : l'un de chêne et l'autre de plomb. Le corps, revêtu des ornements
sacerdotaux, resta à découvert jusqu'aux obsèques solennelles pour laisser aux pères de la Neylière et à
ceux venus des maisons voisines la consolation de contempler une dernière fois les traits chéris d'un
visage que la mort n'avait point défigurés et qui respiraient au contraire un calme parfait et une douce
sérénité. … Enfin, le samedi, 27 novembre, après que toutes les formalités civiles eurent été remplies, lès
restes de notre cher défunt furent ensevelis dans ce clos où il aimait à respirer l'air pur de la campagne
après ses heures de prière et de travail. …
Dans ma lettre du 17 novembre 1§75, je vous disais : “La maison de la Neylière sera chère à jamais à tous
les maristes, parce qu'elle fut, de son vivant, le séjour préféré de leur fondateur, et qu'il lui a confié
en mourant le trésor de ses restes précieux.” A tous ces titres qu'elle sait apprécier, la Société de Marie
se fera toujours un devoir de conserver cette maison en lui donnant la meilleure destination possible. 

Kevin Duffy sm Notre Dame de La Neylière

27



Voilà, bien chers confrères, ce que nous voulons faire pour honorer la dépouille mortelle de notre
fondateur. Mais cela ne nous suffit pas. Nous voudrions encore honorer sa mémoire, en racontant sa vie
et en la proposant à l'imitation de ses enfants. Nous savons que vous le désirez vivement comme nous.
Quelques-uns même d'entre vous, impatients de posséder ce livre, voudraient déjà le voir achevé. Ils
oublient qu'il s'agit d'une œuvre très-importante et difficile, qui réclame impérieusement un temps
considérable. Pour écrire, comme il convient, la vie du fondateur, il faut d'abord réunir tous les matériaux
nécessaires, puis, par un travail [p. 4] patient et approfondi, les apprécier, les choisir, les coordonner et
les fondre ensemble pour en faire un tout harmonique, plein d'intérêt, qui instruise et édifie. L'écrivain,
pour posséder son sujet et le traiter convenablement, doit avant tout se bien pénétrer de l'esprit du
fondateur, étudier avec soin les grandes lignes de sa vie et la mission qu'il a reçue d'en-haut. C'est de
ces sommets radieux qu'il fera descendre la lumière sur les faits et les détails pour leur communiquer la
vie et l'unité. Sans cela, l'œuvre serait superficielle, sans portée et éphémère. Ne nous pressons pas,
mais prions et attendons le moment de la providence. Quand il sera venu, Dieu nous fera trouver un
sujet capable de raconter dignement la vie de notre père pour l'édification de la Société qu'il a fondée.

LA MISSION DE LA NEYLIERE AUJOURD'HUI
« Nous ne nous précipitons pas », disait-il dans sa lettre, en référence au livre qu'il souhaitait publier. La
Société ne s'est certainement pas précipitée. Des recherches historiques approfondies ont été
entreprises dans la seconde moitié du XX  siècle. De nombreux chercheurs, en particulier le père Jean
Coste, y ont contribué. Le « moment providentiel » auquel Favre fait référence est finalement arrivé 140
ans plus tard, lorsque, en 2018, le Mariste néo-zélandais Justin Taylor, historien accompli, a publié la
biographie définitive : Jean-Claude Colin : Reluctant Founder (2018).

e

Nous avons entendu le père Favre dire : la Société de Marie considérera toujours comme un devoir de
conserver cette maison et d'en faire le meilleur usage possible. … Alors, comment en faire le meilleur
usage possible aujourd'hui et comment le ferons-nous à l'avenir ? La Province européenne de la Société
a exprimé la mission de La Neylière en trois objectifs.

Dans la province européenne de la Société, nous utilisons beaucoup La Neylière, par exemple pour
notre retraite provinciale cette année. Le groupe de laïcs maristes qui travaillent dans l'éducation,
Maristes en éducation, organise chaque année une rencontre pour ses membres. Comparée à de
nombreuses maisons de retraite ou centres de conférence plus grands, La Neylière dispose d'un
nombre limité de places. Même si cela signifie que tout le monde ne peut pas y participer chaque
année, ils choisissent La Neylière. Pourquoi ? Cet endroit a un je ne sais quoi qui a quelque chose à voir
avec l'esprit mariste.

Kevin Duffy sm Notre Dame de La Neylière

PREMIÈREMENT, FACILITER L'ACCÈS AU PATRIMOINE MARISTE
AUJOURD'HUI PAR UNE COMMUNAUTÉ ET UNE TRADITION VIVANTE.

Une communauté mariste vit dans la maison de La Neylière et, avec deux laïcs
maristes, des groupes de bénévoles dévoués et un petit nombre d'employés, elle
assure un rythme régulier d'Eucharistie et de prière quotidienne. Les activités
comprennent des pèlerinages, des retraites et des périodes de renouveau pour
les maristes du monde entier. 

L'Espace Colin et le Musée de l'Océanie permettent d'accéder au patrimoine
historique de la famille mariste, d'une manière vivante et originale. La petite
chambre où vivait le père Colin est particulièrement émouvante. Les périodes de
renouveau pour les Maristes d'Amérique, d'Europe, d'Afrique, d'Océanie et d'Asie
constituent un aspect important de la mission de La Neylière. Les Maristes
passent des périodes de six mois ici, dans la maison du Père Colin. Pour de
nombreux confrères, visiter la tombe du Fondateur, entrer dans la chambre où il
a vécu, respirer l'air qu'il a respiré, pour ainsi dire, peut les aider à donner un
nouvel élan à leur vocation. 

28



DEUXIÈMEMENT, POUR OFFRIR DES OCCASIONS DE RENCONTRE, 
DE FORMATION ET DE SPIRITUALITÉ.

Ces occasions sont variées : différents types de retraites, séances de réflexion,
groupes de prière. Les jeunes, surtout ceux du réseau des écoles maristes en
France, en Irlande et en Allemagne, sont les bienvenus. La convivialité et le
partage des repas sont importants dans la vie de La Neylière. Des groupes de
méditation, des ensembles musicaux, des expositions de peintures, un groupe
d'astronomes profitant de l'absence de pollution lumineuse à La Neylière, tout
cela fait partie de l'ensemble. Depuis La Neylière, le père Colin s'est ouvert au
monde extérieur. Aujourd'hui, La Neylière s'efforce d'être ouverte à un monde
spirituel et culturel plus large. Beaucoup de gens disent vivre une expérience
unique dans la maison achetée par le père Colin en 1850. Avant de partir, je vous
invite à consulter le livre qui se trouve à l'entrée de La Neylière, où les visiteurs
consignent leurs impressions à leur départ.

TROISIÈMEMENT, LA NEYLIÈRE CHERCHE À SERVIR 
LA COMMUNAUTÉ LOCALE AU SENS LARGE.

Là encore, le champ d'action est vaste. Les confrères maristes célèbrent la messe
dans les paroisses environnantes et organisent des réunions avec les prêtres du
diocèse local. Les familles, les chorales et d'autres groupes locaux profitent de
l'espace et des services de La Neylière. D'autres sont attirés par la réputation
justifiée de la bonne cuisine. Lorsqu'il était en résidence, Jean-Claude Colin
accueillait les Maristes à La Neylière pour qu'ils puissent se ressourcer, respirer
l'air frais des Monts du Lyonnais et passer de bonnes vacances. Il ne
désapprouverait donc probablement pas.

Kevin Duffy sm Notre Dame de La Neylière

ET QU'EN EST-IL DE L'AVENIR ?
La longue histoire de La Neyliere est marquée par la continuité et le
changement. Elle reste un lieu de prière où le fondateur a vécu, est
mort et a été enterré, mais elle a connu de nombreux changements.
Pendant de longues périodes, elle a servi de noviciat, l'année
spirituelle pendant laquelle les jeunes hommes se préparent à entrer
dans la Société de Marie. Elle a été et reste un lieu de renouveau et
de retraite. Lorsque le père Colin était encore en résidence, c'était un
lieu où les Maristes venaient passer leurs vacances et se ressourcer.
Cela continue également, mais dans des circonstances différentes.

Nous pouvons supposer que l'avenir sera également marqué par la
continuité et le changement. La maison, la tombe, les Constitutions
qu'il a rédigées dans cette maison (et le célèbre article Sur l'esprit de
la Société dont Julien Favre a parlé dans sa lettre circulaire) resteront.
Le livre demandé par le père Favre a finalement été écrit (mais il
n'existe pour l'instant qu'en anglais). Nous pouvons supposer que,
dans cent cinquante ans, lorsque l'on célébrera le 300e anniversaire
de la mort de Jean-Claude Colin, La Neylière sera reconnaissable
comme étant le même endroit, même s'il sera inimaginablement
différent.

29



www.maristfathers.net
www.maristeurope.eu

www.instagram.com/maristeurope
#maristfathersvocations

communications@maristeurope.eu

@societyofmaryeurope

www.facebook.com/maristeurope

Sommaire
St Bonnet Le Troncy, Barbery.......... 2

Fourviére......................................................... 7

Cerdon............................................................ 15

Belley............................................................... 22

La Neyliére................................................... 24

P Jean-Claude Colin
Fondateur de la Société de Marie

(7 août 1790 – 15 novembre 1875)

Le 15 novembre 2025, nous avons célébré le 150e anniversaire de la mort 
du père Colin. Son rêve était de vivre l'Évangile à la manière de Marie. 

Sa vision continue d'inspirer les gens partout dans le monde ! 
Pour en savoir plus : www.jeanclaudecolin.org

www.maristfathers.net
www.maristeurope.eu

www.instagram.com/maristeurope
#maristfathersvocations

communications@maristeurope.eu

@societyofmaryeurope

www.facebook.com/maristeurope

https://maristfathers.net/
https://maristeurope.eu/
https://www.instagram.com/maristeurope/
http://www.youtube.com/@societyofmaryeurope
https://www.facebook.com/maristeurope
https://maristfathers.net/
https://maristeurope.eu/
https://www.instagram.com/maristeurope/
http://www.youtube.com/@societyofmaryeurope
https://www.facebook.com/maristeurope

